
Utopía y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribución-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional 
(CC BY-NC-SA 4.0). Más información en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/ 

 

 

 
62022905 

 

ESTUDIOS 
UTOPÍA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. AÑO: 3 1 , n.o 112, 2026, e 0993231  

REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFÍA Y TEORÍA SOCIAL 

CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA 

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555  

Para citar utilice este ARK: https://n2t.net/ark:43441/0993231  

Depositado en Zenodo: https://doi.org/10.5281/zenodo.18214318  

 

Pensar desde Nuestra América: ética, migración e interculturalidad en el 

pensamiento de Alcira Bonilla1  
Thinking from Our America: Ethics, Migration and interculturality in the thinking of Alcira Bonilla  

 
Lorena ZUCHEL  

https://orcid.org/0000-0002-4793-595X 
lorena.zuchel@usm.cl 

Universidad Técnica Federico Santa María, Valparaíso, Chile  
 

Ricardo SALAS  
https://orcid.org/0000-0003-4765-1567 

rsalas@uct.cl 
Universidad Católica de Temuco, Temuco, Chile 

 

Torben ALBERTSEN  
https://orcid.org/0000-0002-8578-6377 

torbenalbertsen@hotmail.com  
Universidad de Playa Ancha, Valparaíso, Chile 

 

 

 

 

RESUMEN 
 
El presente artículo analiza el pensamiento filosófico de la 

investigadora de la Facultad de Filosofía y Letras de la UBA, Dra. 

Alcira Beatriz Bonilla, con especial atención a su contribución a una 

filosofía nuestroamericana, liberadora e intercultural. A través de un 

estudio detallado de sus principales obras de los últimos 30 años 

acerca de un pensamiento situado, se abordan dos ejes centrales 

de su pensamiento: (1) la crítica a la ética y la educación; (2) la 

noción de ciudadanía y moralidades emergentes; Se muestra que 

en estos ejes Bonilla articula una racionalidad práctica situada, 

atravesada por el compromiso con los derechos humanos, la 

justicia epistémica y la dignidad de los sujetos excluidos, lo que 

resulta una propuesta filosófica que se erige como una respuesta 

crítica y transformadora ante las múltiples formas de opresión y 

exclusión que afectan a los pueblos de Nuestra América. 

 

Palabras clave: Alcira Bonilla, Nuestra América, filosofía 

intercultural, ética, migración, esperanza.  

ABSTRACT 
 
This article analyzes the philosophical thoughts of Dr. Alcira Beatriz 

Bonilla, who is a researcher at the Faculty of Philosophy and 

Literature of the University of Buenos Aires. The article gives 

special attention to her contribution to a liberating and intercultural 

philosophy of Our America. Through a detailed study of her main 

works of the last 30 years concerned with a situated thinking, two 

central axes are addressed: (1) the critique of ethics and education; 

(2) the notion of citizenship and emerging moralities. It is shown that 

through these two axes Bonilla articulates a practical rationality that 

is situated and infused with a commitment to human rights, 

epistemic justice and the dignity of excluded subjects. The result is 

a philosophical proposal that stands as a critical and transformative 

response to the multiple forms of oppression and exclusion that 

affect the peoples of Our America.      

 

Keywords: Alcira Bonilla, Our América, intercultural philosophy, 

ethics, migration, hope.

 
Recibido: 01-09-2025 ● Aceptado: 10-11-2025                         

 
1 El presente artículo se enmarca en el proyecto Fondecyt Regular nº 1240413 de la Agencia Nacional de Investigación y Desarrollo del 
Gobierno de Chile, titulado “Mujeres en/de la filosofía. Reflexiones en torno a la presencia de mujeres en la filosofía intercultural” 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://evidentia.gestioneditorial.cl/evidentia/verify.php?code=62022905
https://n2t.net/ark:43441/0993231
https://doi.org/10.5281/zenodo.18214318
https://n2t.net/ark:43441/0993231


 
Pensar desde Nuestra América… 

2 
 

INTRODUCCIÓN 

Planteamos tres aspectos metodológicos-estructurales de este artículo, una hipótesis general, dos ejes 
temáticos fundamentales, que nos permiten estructurar la exposición, y una caracterización de tres aspectos 
claves en su pensamiento, lo que elaboramos en la conclusión. Nuestra hipótesis es que en la obra de Alcira 
Bonilla se articulan, a partir de una matriz fenomenológica de la idea de crisis, una filosofía situada y la crítica 
a la modernidad eurocentrada, con la apertura a una razón interpelada por los cuerpos dolientes, los saberes 
silenciados y las luchas de los pueblos nuestroamericanos por su dignidad y el reconocimiento de sus propias 
matrices socioculturales. En este sentido, sus aportes a la ética, y a la migración contienen un trasfondo 
fenomenológico y hermenéutico que aporta a un concepto renovado de liberación y de diálogo intercultural.   

Los dos ejes fundamentales, a través de los cuales estructuramos esta exposición, son: primero, la crítica 
a la ética y la educación, lo que hemos titulado “Ética aplicada y educación: genealogía de un pensamiento 
situado”. Este recurre la crítica de Alcira Bonilla al campo de la ética y al campo de la educación, que son dos 
temas que sitúa su pensamiento y contextualiza la introducción al tema de la interculturalidad. Segundo, la 
noción de ciudadanía y moralidades emergentes, lo que hemos titulado “Ciudadanía y moralidades 
emergentes: irrupciones desde los márgenes”. Aquí se trabaja el tema central de Alcira Bonilla de las 
migraciones, un tema que entrevera con la interculturalidad y con la filosofía de la liberación.   

En las conclusiones trabajamos tres caracterizaciones particulares de su pensamiento, que, a la vez, nos 
parecen claves de lectura de su trabajo. Primero, que su pensamiento es interdisciplinar, en la medida que 
vincula campos que usualmente se piensan por separado, lo que resulta en una filosofía que deconstruye las 
lógicas binarias. Segundo, que su pensamiento se caracteriza por el vínculo entre la filosofía de la liberación 
y la filosofía intercultural, y este en el sentido de que su base filosófica descansa en el pensamiento 
nuestroamericano para enlazarse y conectarse progresivamente con la filosofía intercultural.  Y, tercero, que 
se logra siempre instalar la esperanza como categoría utópica necesaria para su proyecto político-filosófico. 
Antes de proceder con los dos ejes fundamentales de su pensamiento, queremos exponer, brevemente, el 
contexto vivencial o biográfico de Alcira Bonilla.       

BIOGRAFÍA Y CONTEXTO VIVENCIAL 

La obra filosófica de Alcira Beatriz Bonilla constituye una de las contribuciones más significativas al 
pensamiento crítico latinoamericano contemporáneo. Su trayectoria, marcada por el exilio, la docencia, la 
investigación y el activismo intelectual, se inscribe en el horizonte de una filosofía comprometida con la 
realidad histórica de los pueblos de Nuestra América. Bonilla no sólo ha desarrollado una crítica profunda a 
la filosofía académica eurocentrada, sino que ha abierto caminos fecundos para una racionalidad práctica 
situada, donde convergen la fenomenología crítica, la filosofía de la liberación y los saberes subalternos. 

Nacida en Argentina, en el seno de una familia con raíces migrantes españolas y genovesas, Bonilla 
experimentó desde su infancia el amor por los libros, la afición a la música y la alegría de compartir los dones 
de la vida; pero además, de esos años, nos dice que tres fueron las experiencias políticas que marcaron su 
infancia: “el peronismo, con la consolidación del movimiento obrero, el voto femenino y la proclama de 
derechos; el ‘renunciamiento’ de Evita;  y, finalmente, el bombardeo de la Plaza de Mayo en 1955 que tuvo 
como secuela cercana la muerte de un tío querido [suyo]” (Biagini: 2020, pp. 66-67). Se licenció en Filosofía 
en 1968 en la Universidad del Salvador, una universidad jesuita interesante para los tiempos, pues por 
ejemplo es la primera en abrir la carrera de Ciencias Políticas. Desde 1968 y hasta 1972 enseña Estética, 
Latín y Griego en esta misma institución. De esos años recuerda la efervescencia cultural, filosófica y política 
que día y noche se vivía en uno y otro lado entre clases y comensalidad; seguramente eso incita su búsqueda 
por nuevos conocimientos que le hacen seguir anotándose en cursos de la Universidad de Buenos Aires 
donde recuerda a destacados maestros como lo fueron Amelia Podetti y Fernando Tola; Podetti influye en su 
decisión por  la elección de una vertiente práctica fenomenológica y el estudio crítico por la filosofía argentina 
y latinoamericana. No solo la filosofía “tradicional” marca sus motivaciones de esos años, sino también su 
inclinación por estudios de musicología, Yoga, sánscrito y filosofía hindú, por nombrar algunos. Los años 



Utopía y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555  
Año 31 n.o 112, 2026, e0993231  

3 
 

setenta fueron de aprendizajes variados para Bonilla, pues trabajó en diversos lugares, en formación docente 
y también gremiales; al igual que inicia “mochila al hombro” -dice ella- viajes por Argentina y otros países 
latinoamericanos. 

En el año 1970 Alcira andaba ya participando de una movida crítica, y existen varias observaciones 
filosóficas que dan cuenta de una visión abierta sobre lo que se puede estudiar, preguntar filosóficamente y, 
claramente, podemos ver en ella una actitud no “normalizada” de la filosofía, esa que es repetidora del 
pensamiento foráneo. En 1977 se exilia en Madrid, dada la situación política del país y de su participación 
intelectual peronista que les indicaron un inminente peligro. Llega a una España post franquista, con 
movimientos políticos, sociales y culturales muy interesante en la que participa junto a colegas 
latinoamericanos y españoles. En 1978 convalida su licenciatura en filosofía por el título homónimo de la 
Facultad de Filosofía y Ciencias de la Educación de la Universidad Complutense de Madrid y luego prosigue 
estudios doctorales, bajo la tutela de Sergio Rábade Romeo; además, junto a José Luis Abellán, profundiza 
sus conocimientos sobre la filosofía de María Zambrano. 

Destacamos de esos años su participación como conferencista invitada para disertar sobre “El problema 
de la lengua natal y las lenguas indígenas en la obra del canónigo Juan I de Gorriti”; en el seminario sobre 
Indigenismo organizado por la Facultad de historia de la Universidad Complutense de Madrid. A mediado de 
esa década, en 1985, culmina sus estudios doctorales, con la tesis titulada: “Lebenswelt y a priori histórico. 
Estudio a partir de la crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, de E. Husserl”. Desde 
entonces, fue profesora titular de Introducción a la Filosofía de la Universidad Nacional de Mar del Plata y 
destaca, entre otros, su trabajo colaborativo en el dictado del curso “Filosofía de la Historia” con el recién 
regresado de su exilio en Ecuador, el filósofo Rodolfo Mario Agoglia, meses antes de su muerte. Haber estado 
compartido con él ideas y biografías fue importante para desatar un nuevo tiempo fructífero en Bonilla que se 
asocia también, ese mismo año, a la visita a la Argentina de  Fornet-Betancourt, quien presenta sus textos y 
reflexiones sobre filosofía iberoamericana y la importancia de la traducción, la interculturalidad y la 
hermenéutica, entre otros. Se trató de un encuentro que propiciará muchos otros que se han sostenido hasta 
el día de hoy (ACHIF: 2024). 

Ese año, 1985, Alcira Bonilla publica su primer libro: Husserl y la crisis de la razón, por la editorial Fades, 
de Buenos Aires, y dos años después Mundo de la vida: mundo de la historia, prologado por  su tutor, Sergio 
Rábade Romeo y editado por Biblos. A fines de los ochenta y comienzo de los noventa es profesora regular 
de filosofía de las universidades nacionales de Buenos Aires y Mar del Plata, donde se adjudica los cursos 
de Ética, Problemas especiales de Ética e introducción a la filosofía; aunque también enseña el pensamiento 
de María Zambrano, Husserl, Locke y Spinoza. Estos años son de una vida universitaria muy intensa pues 
comienza a dirigir tesis de pregrado y postgrado; se adjudica proyectos de investigación y asiste a congresos, 
cursos y estadías en variados países. 

Entre 1988 y 1992 realiza estudios postdoctorales en Canadá, y en 1991 se incorpora a la Carrera de 
Investigador Científico CONICET, en el que actualmente pertenece a la categoría de investigadora principal 
(jubilada contratada). Ese año igualmente participa de una comisión experta que convoca la Facultad de 
Filosofía y Letras de la UBA, para coordinar la preparación de una Maestría en Ética aplicada, que dio sus 
frutos un año y medio después y de la cual fue la profesora Bonilla su primera directora. En la preparación 
de esta maestría trabajó, entre otros, con filósofos canadienses, tras su pasantía en ese lugar, de quienes 
conoció un interesante proyecto sobre ética aplicada, pero que no se cerraba a la bioética, sino que 
incorporaba estudios sobre ética ambiental y electoral (ACHIF: 2024). 

En los años noventa participa de conferencias y exposiciones sobre pensamiento latinoamericano. Y más 
activamente sobre esa filosofía, como ella la llama, nuestroamericana -siguiendo a José Martí- y liberadora, 
que emerge alrededor de la conmemoración de los 500 años de lo que se tendió a llamar el Descubrimiento 
de América, y prefiriendo ese nombre precisamente porque lo “latino” no representa ni se corresponde con 
las múltiples tradiciones y lenguas del continente. Varios pensadores se refieren a este tiempo como un 
tiempo de kairós, un tiempo de disposiciones importantes, esperanzadoras; y así vemos a Alcira Bonilla, 



 
Pensar desde Nuestra América… 

4 
 

escribiendo, impartiendo cursos y dando conferencias sobre la situación de colonialidad de la que aún España 
y Portugal al parecer no se enteraban, pues se alistaban para celebrar aquella fecha como un acontecimiento 
digno de orgullo. Ella participa activamente de ese proceso a través de diálogos académicos que apoyan las 
demandas de los pueblos de Nuestra América: movimientos indígenas y africanos de resistencia y liberación 
que venían desde hace algún tiempo ya denunciando la negación de reconocimiento, de derechos y hasta 
de la vida; sumado esto a la oleada de independización de decenas de países de diferentes continentes. Por 
nombrar algunos hitos curriculares de este periodo, en año 1991 fue conferencista invitada para disertar sobre 
el pensamiento latinoamericano y la celebración del V Centenario, en la facultad de Ciencias Política de la 
Universidad de Macerata, Italia; además, en Buenos Aires, diserta sobre “El futuro de Hispanoamérica frente 
a España”, en la Fundación para el Estudio del Pensamiento Argentino e Iberoamericano. Destacamos del 
año 1992 el curso “El pensamiento utópico y el descubrimiento de América: consecuencias éticas”, dictado 
en la Universidad de Buenos Aires. 

Ese mismo año se funda en Viena la Sociedad de Filosofía Intercultural, y junto a ésta una serie de 
iniciativas de las que Alcira Bonilla participa activamente a través de investigaciones  

(…) para la ampliación del canon filosófico, [como] para la realización de trabajos filosóficos a partir 
de fuentes no filosóficas; contribuciones decoloniales e interculturales para el mejoramiento de la 
docencia universitaria […] contribuciones metafilosóficas sobre la distinción entre Filosofías 
Comparadas y Filosofías Interculturales; estudio crítico del currículum académico de las carreras de 
Filosofía en Nuestra América; enseñanza de los derechos humanos en contextos (neo)coloniales 
(Biagini: 2020, p. 72). 

Los años 2000 son característicos de una dedicación más centrada hacia la filosofía intercultural, en 
estos encontramos, por ejemplo, la organización de una serie de foros, cursos, congresos y programas de 
investigaciones sobre migraciones, derechos humanos e interculturalidad, principalmente; entre estos 
destacamos la organización y coordinación de la Red de investigadoras/es “modernidad (es) en 
nuestramérica”, que inicia en la Universidad Nacional de Río Negro y luego pasa a través del Conicet a la 
Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires, el año 2009. Ese mismo año participa en la organización 
del Aula Abierta: “Pensar en la Patagonia”, conferencias mensuales de profesoras y profesores de la 
Universidad Nacional de Río Negro dirigidas a la comunidad de Viedma y la Comarca. 

En las dos últimas décadas la encontramos en trabajos dedicados principalmente a la migración y al 
exilio. La Dra. Bonilla sabe bien de qué se tratan estos conceptos, comienza con este último, con la cuestión 
del exilio, con especial dedicación en las obras de Fernando Aínsa y María Zambrano, y luego avanza hacia 
una filosofía de la migración como “fenómeno biopolítico fundamental de nuestro tiempo”, siguiendo -en esta 
explicación- a Etienne Balibar y Michel Foucault, entre otros. No abandona la fenomenología ni sus escritos 
primeros, pues nunca esos estudios fueron solo estudios y acumulación de conocimiento, sino historización 
crítica que la llevó a examinar ideas y a contribuir a la ampliación relucida de los conceptos. Es así como 
vemos sus aportaciones al concepto de utopía como lugar de encuentro entre fenomenología y antropología; 
o sus trabajos sobre ciudadanía, migraciones, o derecho humano a migrar, todas estas aproximaciones desde 
experiencias contemporánea, pero también, siguiendo a Husserl, rastreando nuestras deudas, nuestras 
tradiciones; es decir reactivando el pasado como exigencia ética. 

Desde allí, Alcira Bonilla promueve un proyecto geopolítico situado en el que subraya la responsabilidad 
de la ciudadanía. Para esto, ella examina las interpelaciones que las nuevas ciudadanías emergentes realizan 
a las filosofías, recuperando la idea trastocada o neoliberalizada (de ciudadanía), ampliándola a los y las 
migrantes en el horizonte pleno de sus derechos, es decir, no solo al que versa sobre el reconocimiento 
electoral, por dar un ejemplo, sino a todos aquellos sobre los cuales podría gozar cualquier ciudadano o 
ciudadana en el desenvolvimiento de su vida. 

El año 2012, junto al profesor Carlos Cullen, edita La ciudadanía en jaque I. Ciudadanía, alteridad y 
educación. Por la editorial La Crujía. El 2013 editan la segunda parte del mismo, dedicado ahora 
especialmente a Ciudadanía, alteridad y migración. Estos libros fueron escritos por los integrantes de los 



Utopía y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555  
Año 31 n.o 112, 2026, e0993231  

5 
 

grupos de investigación en “Ética, Derechos, Pueblo y Ciudadanía desde el Enfoque Filosófico Intercultural”, 
dirigido por Bonilla, y del Proyecto: “Perspectivas ético-antropológicas para el estudio de los condicionantes 
culturales de la construcción de ciudadanía”, dirigido por Bonilla y la Dra. Patricia Dip. Desde el año 2014 es 
Directora de la Sección de “Ética, Antropología Filosófica y Filosofía Intercultural” del Instituto de Filosofía 
“Dr. Alejandro Korn”, y Directora del Proyecto de Investigación UBACyT “Ciudanía intercultural”. El 2015 es 
coordinadora del libro Racismo, genocidios, memorias y justicia, editado por la editorial Patria Grande, de 
Buenos Aires. Este mismo año organiza y coordina los Encuentros Mensuales de Escritura Filosófica 
Intercultural (EMEFI), en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires.  

En 2017, la profesora Bonilla participa de la fundación de la Escuela internacional de Filosofía 
Intercultural (EIFI), con sede en Barcelona, convocada por Raúl Fornet-Betancourt, de la cual es integrante 
del equipo de formación e Investigación sobre “Sociedad”. Así como con la EIFI, Alcira Bonilla es miembro 
de una serie de Asociaciones y círculos de pensamiento hispanoamericano, interculturales, latinoamericanos, 
argentinos de filosofía, donde su participación, junto a la de otros y otras, mueven, remueven y renuevan 
ideas, lo que caracterizaría el compromiso de la profesora por lo nuestroamericano de la filosofía intercultural 
y liberadora, que quiere subvertir la institucionalización filosófica, defendida por cierta narración europea y 
lineal, entre la antigua Grecia y el mundo occidental del siglo XX, que, de paso, desconoce las múltiples 
formas de vida, las historias, los tiempos de los diversos mundos de vidas. Alcira Bonilla es una filósofa que 
interpela y  su filosofía se profiere de modos diversos (no solo escrituralmente, por ejemplo), sino que visibiliza 
distintos modos de expresiones, de sabiduría (no dominantes) y reconstituciones de la historia de resistencia 
y liberación de las mayorías populares. La filosofía que Alcira Bonilla nos presenta es considerada -siguiendo 
sus propias palabras respecto a la filosofía intercultural- “un desarrollo epocal de líneas básicas de la Filosofía 
de la Liberación” (Bonilla: 2014, p.33); y en ella vemos cómo su trabajo, por ejemplo, siguiendo sobre todo a 
Arturo Andrés Roig sobre ciudadanías  interculturales emergentes vienen a poner de manifiesto  la necesidad 
de avanzar hacia una siempre abierta filosofía liberadora que sea capaz de hacerse cargo de nuevas 
investigaciones histórico-conceptuales que aborden las urgencias del presente y las siempre abiertas formas 
de manifestación de la realidad.  

En adelante, examinaremos los que creemos son los tres ejes fundamentales de su pensamiento, que 
prosigue una línea de investigación doctoral anclado al mundo de la vida, a la crisis de la ciencia y al priori 
histórico. Se podría señalar que así como en dicha tesis se destaca el profundo nexo entre razón e historia, 
en la obra de Alcira Bonilla se trata de pensar en las experiencias históricas de nuestro continente, y 
demostraremos así a partir de un corpus amplio de textos publicados entre 1998 y 2024, así como de aportes 
inéditos y testimoniales sobre su trayectoria reflexiva acerca de la profunda crisis social y política que sacude 
nuestras sociedades mestizas.  

ÉTICA APLICADA Y EDUCACIÓN: GENEALOGÍA DE UN PENSAMIENTO SITUADO 

En su texto “La ética aplicada”, Alcira Bonilla propone una revisión crítica del modo en que 
tradicionalmente se ha concebido la relación entre teoría ética y práctica moral (1998). Su argumento central 
se dirige contra la idea de que aplicar la ética consista simplemente en trasladar principios abstractos a casos 
particulares. Advierte que esta forma de entender la ética aplicada puede desembocar en una ética “del libro 
de recetas”, siguiendo a Anton Leist, donde las decisiones morales se estandarizan de forma dogmática y 
reducen el juicio filosófico a meras técnicas de solución de casos (Bonilla: 1998, p. 45). En lugar de ello, 
Bonilla sostiene que la ética aplicada debe entenderse como una práctica reflexiva situada, que emerge de 
las tensiones reales del mundo contemporáneo y que implica una constante reconstrucción de los marcos 
normativos; sin caer en situacionismo o causismo, cómo sí se veía desde opciones sugeridas desde la 
escuela de Montreal. Analizando otras contribuciones actuales, Bonilla rescata y postula en cambio un 
enfoque donde la ética aplicada debe ser entendida como un continuo teórico-práctico, en el que teoría y 
práctica interactúan y se iluminan mutuamente. Entre los rasgos clave que identifica, se encuentran:  



 
Pensar desde Nuestra América… 

6 
 

- El establecimiento de un continuo entre teoría y práctica moral, reconociendo que ambas se informan 
y transforman mutuamente. 

- El carácter auténticamente interdisciplinario, no meramente una suma de disciplinas, sino una 
integración profunda de perspectivas diversas en diálogo. 

- Su orientación social, al enfocarse en problemas reales que afectan a la sociedad o grupos 
específicos, promoviendo la participación ética de los implicados. 

- Una lógica dialógica, que incorpora procedimientos hermenéuticos y discursivos más allá de las 
éticas normativas tradicionales. 

Bonilla advierte además sobre riesgos como la trivialización de la ética mediante códigos normativos 
estandarizados, la falta de criterios de relevancia moral, y la tensión entre universalidad ética y pluralismo 
cultural. Este enfoque permite entender la ética aplicada no solo como un campo de acción responsable, sino 
también como uno generador de teoría, que repiensa los principios mismos a partir de la experiencia concreta 
de conflicto y diálogo. Es una propuesta decididamente adecuada para abordar dilemas contemporáneos 
interculturales, que exigen sensibilidad contextual, interdisciplinaridad y apertura al pluralismo. 

Esta forma de entender la ética implica reconocer que los dilemas éticos actuales no pueden ser 
abordados desde principios universales desligados de los contextos en los que emergen. Por ello, la ética 
aplicada propuesta por Bonilla se caracteriza por varios rasgos distintivos: su carácter interdisciplinario, su 
orientación hacia los conflictos sociales, su vocación dialógica, y su potencial generador de nuevas 
formulaciones teóricas, que no aleja la filosofía y su profundidad de análisis de la realidad de temáticas 
urgentes necesarios de examinar y de volcar de manera concreta (Bonilla: 1998, p.47). En esta línea, la 
autora subraya que los procesos de deliberación ética deben estar abiertos sobre todo al diálogo intercultural, 
al reconocimiento de los saberes situados, y a la pluralidad de actores involucrados. Así entendida, la ética 
aplicada se convierte en una herramienta de lectura crítica del presente y, al mismo tiempo, en un espacio 
de invención política, pues Bonilla defiende una ética comprometida con la transformación social y con la 
construcción de consensos moralmente significativos, elaborados desde la complejidad del mundo vivido.  

Estas ideas son desarrolladas en diversos textos que ha ofrecido a lo largo de los años, incluyendo 
recomendaciones como las que dedica a “profesionales universitarios”. En efecto, en un texto presentado en 
las “VII Jornadas sobre la Enseñanza de la Filosofía” el año 2000, Bonilla reflexiona sobre los desafíos 
actuales, tomando en cuenta las definiciones de la idea de profesión y también considerando la situación 
misma de estas en su país. Frente a la realidad de los programas actuales en Argentina, que incluyen cursos 
de ética sin profundidad, Bonilla propone una formación crítica, dinámica y situada, que no busque formar 
eticistas, sino profesionales capaces de responder éticamente a los desafíos contemporáneos, incluso 
aquellos no contemplados por normas ni tradiciones. Sugiere integrar al currículo cuatro asignaturas 
agrupadas en dos bloques: 1) Introducción a los Derechos Humanos y situación contemporánea de la ética, 
y 2) Análisis del lenguaje y argumentación moral; cuestiones morales del área específica (como bioética, ética 
ambiental, educación, pública, empresarial, deontología, etc.) (Bonilla: 2000, p.9). Estas asignaturas deben 
tener la misma exigencia que el resto del currículo y ser impartidas por filósofos prácticos y profesionales del 
área capacitados en ética, reconociendo el carácter interdisciplinario de este saber. La filosofía práctica no 
debe ser desplazada, sino incorporada a la investigación, docencia y toma de decisiones públicas. Bonilla 
concluye mostrando que la participación de las y los filósofos debe contribuir a la ampliación del debate 
democrático 

En esta misma línea, el 2009 escribe “Filosofía y Educación”. Este texto muestra una reflexión sobre la 
conjunción entre Filosofía y Educación, anclada en la experiencia docente e investigativa de Bonilla. Su 
recorrido está marcado por la Filosofía de la Liberación, su doctorado en Madrid, su participación en la vida 
académica argentina postdictadura, la creación de la Maestría en Ética Aplicada (UBA), y el compromiso con 
la Filosofía Intercultural. Lo anterior, expuesto en dos partes: Disquisiciones sobre una conjunción y 
Propuestas para una renovación intercultural de la filosofía y la educación. En la primera parte del análisis de 



Utopía y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555  
Año 31 n.o 112, 2026, e0993231  

7 
 

la expresión “Filosofía y Educación”, centrando la atención en la conjunción “y”. Aunque en gramática la “y” 
une elementos funcionalmente equivalentes, Bonilla señala que en este caso implica más que yuxtaposición, 
apuntando a una relación compleja en la que la filosofía puede ser entendida como referente y la educación 
como relato (Bonilla: 2009, p. 1). Desde una perspectiva histórica, la autora muestra que la relación entre 
filosofía y educación ha sido asumida como natural, pero esta supuesta naturalidad es problemática. Si bien 
Oksenberg Rorty sugiere que “la filosofía ‘pura’ siempre fue implícitamente pedagógica” (p. 2), Bonilla plantea 
que esta relación puede leerse desde dos ángulos: 1) como subordinación de la educación a la filosofía, que 
la define y orienta; y 2) como inclusión de la filosofía en el currículo educativo, en alguna o todas sus etapas. 
El análisis se apoya en Platón como caso paradigmático. En La República, Platón realiza una crítica de la 
educación tradicional basada en la mousiké y la gymnastiké, proponiendo una reconfiguración de la paideia 
que esté subordinada a la formación filosófica. Esto desnaturaliza el vínculo entre filosofía y educación, 
mostrando que no es espontáneo, sino que debe ser establecido críticamente por la filosofía (Bonilla: 2009, 
p. 2). La filosofía, desde esta perspectiva, tiene dos tareas: criticar toda educación de filósofos/as que no sea 
filosófica y, en base a esa crítica, proponer un ideal universal de formación humana orientado a la justicia 
(Bonilla: 2009, p. 3). Sin embargo, Bonilla señala que este ideal ha sido históricamente elitista y excluyente 
en términos de etnia, clase, género y edad. En contraste con Platón, la autora recurre a Epicuro, quien 
democratiza la filosofía como terapia del alma y camino de vida buena, incluyendo mujeres, ancianos, niños 
y esclavos (Bonilla: 2009, p. 4); aunque su propuesta final también se limita a pequeños círculos de “amigos”. 
De aquí, Bonilla muestra que la tradición occidental ha vinculado la filosofía y la educación a proyectos 
excluyentes. Así, la filosofía se presenta como discurso universalista, pero creador de exclusiones, 
enmascarando “un modelo andro y etnocéntrico de ser humano que constituye la finalidad del proceso 
educativo (paidéia, Bildung) mismo, finalidad que incluye en su propio seno la diferencia entre dominadores 
y dominados” (Bonilla: 2009, p. 4). 

No obstante, la autora en este mismo texto rescata dos elementos valiosos: concebir la filosofía como 
“sabiduría del amor” y como práctica de diálogo. Retomando a Rodolfo Agoglia, Bonilla argumenta que el 
genitivo griego permite traducir filosofía no sólo como “amor a la sabiduría”, sino también como “sabiduría del 
amor”, es decir, una filosofía nacida de la philia, el amor como fidelidad, diálogo y compromiso (Bonilla: 2009, 
p. 5). Esta filosofía pone en juego el logos presente en todo ser humano, permitiendo un diálogo transformador 
que subvierte la relación maestro-discípulo y da lugar a las voces históricamente postergadas. 

En la segunda parte del artículo, sobre la renovación intercultural, Bonilla diagnostica cuatro grandes 
crisis contemporáneas: 1) la crisis del orden económico global, con el crecimiento del hambre y la exclusión; 
2) la crisis del sistema político interestatal, marcado por la deslegitimación de las instituciones internacionales; 
3) la crisis climática, originada en un modelo de acumulación depredador; y 4) la crisis migratoria, 
caracterizada como “el hecho biopolítico mayor de nuestro tiempo” (Bonilla: 2009, p. 6). Frente a estas crisis, 
Bonilla afirma que ni la filosofía occidental predominante ni las concepciones “bancarias” de la educación (en 
términos de Freire) pueden ofrecer respuestas. Sólo una filosofía intercultural, que piense desde y con los 
otros, puede afrontar estos desafíos (Bonilla: 2009, p. 7). La autora critica concepciones funcionalistas y 
débiles de la interculturalidad, como aquellas centradas en intercambios superficiales entre culturas en el 
mercado o en la ética empresarial. En cambio, reivindica la filosofía intercultural crítica, como la propuesta 
por la Escuela de Aachen, donde ella misma participa, junto a autores como Fornet-Betancourt, Panikkar y 
Estermann. Esta filosofía critica tres mitos de la razón occidental: 1) el pensamiento analítico que fragmenta; 
2) el pensamiento conceptual que desprecia la experiencia; y 3) el pensamiento escrito que excluye la 
oralidad. Lejos de rechazar el pensamiento occidental, lo que se busca es descentrarlo y abrirlo al diálogo, 
cuestión que queda mejor expuesta precisamente en las propuestas de la filosofía intercultural (Bonilla:  2009, 
p. 8). 

La filosofía intercultural propone una “universalidad de horizonte” (Bonilla: 2007), no impuesta ni 
monológica, sino construida en el diálogo. Bonilla subraya que esta filosofía debe hacerse cargo de las 
historias de dominación lingüística, reconociendo que en América Latina y el Caribe la institucionalización de 
la filosofía fue ajena a las lenguas y culturas originarias. La propuesta de la autora culmina con una serie de 



 
Pensar desde Nuestra América… 

8 
 

líneas de acción para la filosofía y la educación en nuestros países: superar el discurso filosófico monolingüe 
y excluyente; descentralizar el “yo moderno”; repensar la universalidad desde la apertura; rechazar una 
educación funcional al mercado y promover una educación emancipadora; generar ciudadanías 
interculturales emergentes; y construir una educación pluricéntrica, abierta a los saberes diversos (Bonilla: 
2009, pp. 10-11). 

CIUDADANÍA Y MORALIDADES EMERGENTES: IRRUPCIONES DESDE LOS MÁRGENES 

El pensamiento de Alcira Bonilla sobre la ciudadanía no se enmarca en los parámetros tradicionales del 
liberalismo moderno, sino que se construye desde los márgenes, en diálogo con experiencias históricas de 
exclusión, desposesión y lucha. En su artículo “Moralidades emergentes y ciudadanía” (2014), propone la 
emergencia de nuevas formas de moralidad vinculadas a experiencias históricas de exclusión, a través de 
las cuales se cuestionan los modelos normativos dominantes, y que estas moralidades emergentes se 
conectan con una transformación de la noción de ciudadanía. 

La autora enmarca su reflexión en la tradición filosófica latinoamericana, especialmente en el 
pensamiento de Arturo Roig, cuyo trabajo permite reconocer que los sujetos se constituyen en contextos 
concretos y que las respuestas éticas deben considerar esas condiciones. Bonilla recupera de Roig la idea 
de que la filosofía es una función vital y un saber crítico que surge como respuesta racional ante una realidad 
determinada, posicionándose frente a formas previas de racionalidad. Toda filosofía, afirma, es “una toma de 
posición frente a una racionalidad vigente […] ya sea para confirmarla […] o para hacer su ‘crítica’” (Roig en 
Bonilla: 2014, p. 35-36). Roig no concibe la historia de la filosofía como una sucesión de teorías, sino como 
el lugar donde emergen tomas de posición de sujetos situados en contextos sociales concretos, marcados 
por contradicciones. Desde su noción de a priori antropológico, propone una filosofía comprometida con el 
“sentido del mundo”, más que con un mundo del sentido abstracto. Este enfoque exige una filosofía 
latinoamericana crítica, orientada por una triple mirada: ectópica (descentrada), utópica (abierta a modos 
deseables de convivencia) y neotópica o politópica (que valora los saberes y lenguas de Nuestra América, 
habitualmente marginados en la academia) (Roig en Bonilla: 2014, p. 36). Estas ideas son enfocadas sobre 
todo en la filosofía de la migración de la autora, que conversa con la situación vivida en su país, Argentina, y 
el trabajo que promulgó la Ley Nacional de Migraciones Nº 25.871, que instituye el derecho humano a migrar.  

Su trabajo sobre la temática, ella misma la sintetiza del siguiente modo, abarcando su énfasis desde el 
año 2003: 

Los cuatro ejes del trabajo realizado en estos años pueden sintetizarse en las siguientes acciones: 
1) elaboración de un enfoque filosófico intercultural adecuado para investigar el “fenómeno 
biopolítico mayor de nuestro tiempo”8 y para determinar la función y método de la filosofía en los 
enfoques interdisciplinarios sobre la cuestión migratoria internacional (Bonilla, A. 2005, 2007); 2) 
señalamiento de algunos aspectos subjetivos (o de construcción de “sujetidad”), sobre todo los 
vinculados con la vulnerabilidad y autonomía de las y los migrantes (Bonilla, A. 2008, 2009, 2010b); 
3) discusión de formas políticas mostrencas de entender el ejercicio de derechos y la participación 
política de las y los migrantes (Bonilla, A. 2015b) y 4) redefinición de la noción de ciudadanía (Bonilla, 
A. 2013, Bonilla, A. y Vior, E. 2009) con la introducción de la categoría ‟ciudadanías interculturales 
emergentes” (Bonilla: 2014, pp.38) 

En el desarrollo del artículo, Bonilla describe los fundamentos de su propia investigación en filosofía de 
la migración, que considera el fenómeno migratorio como “el fenómeno biopolítico mayor de nuestro tiempo” 
((Bonilla: 2014). A partir de una aproximación interdisciplinaria, la autora identifica cuatro ejes de trabajo: (1) 
la necesidad de un enfoque filosófico intercultural para abordar la migración; (2) la visibilización de las nuevas 
formas de exclusión generadas por el capitalismo global; (3) la formulación de una ética de la hospitalidad y 
el reconocimiento; y (4) la crítica a la noción liberal de ciudadanía, que se vuelve excluyente ante los 
movimientos humanos actuales. 



Utopía y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555  
Año 31 n.o 112, 2026, e0993231  

9 
 

Bonilla considera que estas nuevas moralidades surgen de los márgenes, en los sectores que han sido 
históricamente desoídos: mujeres migrantes, pueblos indígenas, juventudes precarizadas. Estas moralidades 
no emergen como discursos normativos cerrados, sino como prácticas que interpelan el orden establecido. 
Se trata de “moralidades emergentes” porque, lejos de reproducir el sistema, lo cuestionan desde 
experiencias de sufrimiento, exclusión o desposesión, pero también de lucha y creatividad. Propone el uso 
de la categoría “ciudadanías interculturales emergentes” para nombrar nuevas formas de ejercicio y 
comprensión de la ciudadanía en contextos de pluralidad cultural y conflicto social. El término “emergente” 
se emplea en dos sentidos: primero, como aparición de algo nuevo o transformado respecto de lo anterior; y 
segundo, como respuesta urgente ante una situación de peligro o amenaza ((Bonilla: 2014, p.46). Así, esta 
noción permite abordar tanto la irrupción de nuevas prácticas políticas y demandas de derechos por parte de 
sectores excluidos, como las amenazas que enfrentan estas expresiones ciudadanas en contextos de 
dominación. El concepto remite entonces al paso de lo social a lo político en las acciones colectivas, a las 
resistencias frente a la exclusión, y a la necesidad de repensar la ciudadanía desde claves más justas, 
inclusivas y dialógicas. Esta propuesta se vincula con la idea de “moral de la emergencia” planteada por 
Arturo Roig, entendida como ruptura de totalidades opresivas en las tradiciones liberadoras latinoamericanas. 
Por ello, se plantea la necesidad de una investigación histórico-conceptual y metodológica que articule las 
diversas moralidades de la emergencia con el surgimiento contemporáneo de estas nuevas formas 
ciudadanas. 

Es sin duda las ciudadanías y los fenómenos de la migración y su arremetida jurídica uno de los grandes 
temas de Alcira Bonilla. En textos como “Migraciones: el fenómeno biopolítico de nuestro tiempo” (2012a), 
“El mundo de la vida ciudadana y las migraciones” (2020) y “La construcción imaginaria del ‘otro migrante’” 
(2012b), y del antes citado artículo sobre ciudadanías emergentes, Bonilla desarrolla una lectura crítica del 
régimen de control sobre los cuerpos migrantes, que combina elementos del derecho, la economía y la cultura 
para producir sujetos despojados de ciudadanía, derechos y visibilidad política. Desde una perspectiva crítica, 
Bonilla señala que el dispositivo migratorio funciona como una tecnología biopolítica que clasifica, segmenta 
y excluye. Así, el sujeto migrante es producido como un “otro no legítimo”, situado en un umbral entre la vida 
y la no-vida, entre el derecho y su suspensión. Esta condición liminar, que recuerda a la noción de “homo 
sacer” desarrollada por Giorgio Agamben, es valiosamente abordada por Bonilla desde una clave 
latinoamericana mostrando al migrante como figura de un exilio interior, el habitante de un no-lugar 
estructurado por la negación del derecho a tener derechos. Bonilla articula esta crítica al dispositivo migratorio 
con una propuesta ética de gran potencia: el reconocimiento del derecho humano a migrar, instalada ya en 
el artículo 4 de la Ley Nacional de Migraciones 25.871 de 2004. (Vior y Bonilla: 2009). Lejos de tratarse de 
una mera reivindicación jurídica, este derecho es entendido como una condición de posibilidad para la vida 
digna y la libertad epistémica; desde aquí, migrar, en su sentido profundo, implica no sólo desplazarse 
geográficamente, sino también desbordar las fronteras ontológicas impuestas por el orden colonial-
capitalista. Desde esta óptica, el análisis de Bonilla visibiliza el vínculo entre migración y ciudadanía 
intercultural. La figura del migrante rompe la homogeneidad del demos moderno, y con ello, exige repensar 
la política desde la pluralidad de mundos. La migración no aparece aquí como un problema a gestionar, sino 
como una interpelación ética al proyecto moderno de la nación, del Estado y de la ley. Bonilla denuncia que 
el discurso dominante sobre migraciones suele estetizar la diferencia o victimizar a los sujetos, sin dar cuenta 
de sus formas de agencia y sus gramáticas propias.  

 En este horizonte, el derecho a migrar se convierte en un eje crítico de su propuesta filosófica. No como 
un derecho universal abstracto, sino como una práctica situada de hospitalidad, reconocimiento y traducción. 
Una práctica que desafía la frontera como paradigma civilizatorio, y que abre paso a una ética radicalmente 
nuestroamericana, insurgente y solidaria con las vidas en tránsito. 

En el escrito del año 2007 “Ética, mundo de vida y migración”, Alcira Bonilla propone una reflexión 
filosófica sobre el fenómeno migratorio desde la perspectiva fenomenológico-hermenéutica, planteando que 
la migración no debe ser relegada exclusivamente a las ciencias sociales, sino abordada como una temática 
genuinamente filosófica. Inspirándose en el lema husserliano “¡A las cosas mismas!” (Zu den Sachen selbst!), 



 
Pensar desde Nuestra América… 

10 
 

la autora busca recuperar una experiencia originaria de la migración mediante una reducción genética, 
superando modelos científicos agotados. Bonilla comienza señalando la falta de elaboración filosófica en los 
estudios sobre migración, que suelen presentar una crisis epistemológica y metodológica. Por ello, acude a 
la noción husserliana de Lebenswelt (mundo de la vida), entendido como el terreno originario de toda 
experiencia y conocimiento. Esta elección le permite situar la migración como fenómeno pre-dado a nuestra 
evidencia, y susceptible de una comprensión filosófica profunda. Con todo, destaca que las migraciones 
actuales tienen una escala y una constancia global inusitadas, transformando profundamente el “paisaje de 
la vida cotidiana” (Bonilla: 2007, p.2) y político de los países receptores, lo cual genera nuevas identidades y 
conflictos sociales. A partir de definiciones del campo de las ciencias sociales, Bonilla describe la migración 
como el desplazamiento residencial entre ámbitos socioespaciales, con sujetos que pueden ser migrantes 
voluntarios o forzados. Además, recupera la noción de migrante como figura compleja y dinámica, que transita 
por diversas etapas de integración cultural, política y económica, desde la mera llegada e ida a la integración 
socio-cultural en los territorios (Castillo Guerra en Bonilla: 2007, p.2) Ahora bien, uno de los aportes centrales 
del artículo es la denuncia de la contradicción estructural del modelo neoliberal: mientras se promueve la libre 
circulación de bienes y capital, se restringe drásticamente la movilidad de los seres humanos. Esta lógica no 
es casual, sino constitutiva del mismo modelo globalizante, que segmenta el mundo, margina a unos y 
expulsa a otros (Bonilla: 2007, p.3), de aquí, la globalización económica produce fronteras de exclusión que 
violan los derechos humanos de las personas migrantes. 

Para Bonilla, la migración es un claro tema filósofico y es aguda en su crítica. Ella traza una genealogía 
del pensamiento filosófico sobre migración a partir del concepto de “reconocimiento”, central en la obra juvenil 
de Hegel y reformulado por autores como Lévinas, Derrida, Habermas, Taylor, Honneth y Ricoeur. A esto se 
suman aportes desde la filosofía del exilio de María Zambrano, la “xenología” de Munasu Duala M’Bedy y la 
“fenomenología de lo extraño” de Bernhard Waldenfels, entre otros. El tratamiento zambraniano del exilio 
constituye un núcleo fundamental del análisis de Bonilla. A partir de su “razón poética”, Zambrano desarrolla 
una fenomenología del exilio que trasciende la experiencia personal y ofrece una vía filosófica para pensar 
el desarraigo radical. Bonilla muestra cómo Zambrano distingue al exiliado de otras figuras como el refugiado 
o el desterrado a través de categorías como abandono, acogida y expulsión. El exiliado se define por su 
despojo y padecimiento, pero también por una capacidad reveladora: es quien ha sido “dejado en la vida”, 
arrojado al desierto de la historia, y en esa intemperie se reencuentra con la verdad profunda de la existencia. 
No obstante, Bonilla señala que en Zambrano falta una fenomenología del cuerpo que permita considerar las 
marcas de clase, etnia y género que afectan diferencialmente a las y los migrantes contemporáneos. Este es 
un punto ciego que plantea un desafío para extender su pensamiento en clave intercultural y crítica (Bonilla: 
2007, p. 7). 

El otro gran eje del artículo del 2007 es la fenomenología de lo “extraño/extranjero” de Bernhard 
Waldenfels, quien analiza el campo semántico de los términos fremd y Fremdheit. Siguiendo a Husserl, define 
lo extranjero como aquello que, aunque presente, es inaccesible. La experiencia de lo extraño opera como 
un “no lugar” que genera ambivalencia: atrae y amenaza. Waldenfels denuncia las formas de apropiación 
centradas en el etnocentrismo, logocentrismo y eurocentrismo, y propone en cambio una responsividad ética: 
un responder que antecede al sujeto y funda una verdadera intersubjetividad e interculturalidad. Bonilla valora 
estos aportes, pero plantea cinco críticas fundamentales, entre ellas su tendencia al psicologismo, la falta de 
una teoría del poder y la necesidad de incluir mediaciones políticas (Bonilla: 2007, p.9). Pero Bonilla amplía 
su análisis sobre la filosofía de la migración distinguiendo tres grandes líneas: el marxismo y los estudios 
subalternos, las críticas a la ética discursiva y la filosofía intercultural. Esta última es la que, para Bonilla, está 
mejor posicionada para responder al desafío ético-político de la migración. Defiende su modelo de “traducción 
racional” entre culturas, su crítica al universalismo eurocéntrico y su apuesta por una “universalidad de 
horizontes”. Esta perspectiva cuestiona las jerarquías culturales, reivindica al migrante como fuente 
epistémica y llama a una redefinición de los límites políticos desde el reconocimiento y la justicia. La red de 
investigación en Aquisgrán sobre migración e interculturalidad, así como la propuesta de una “teoría política 
del extranjero” (Fornet-Betancourt: 2003, p. 20), ejemplifican este enfoque. Aquí, el migrante deja de ser 



Utopía y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555  
Año 31 n.o 112, 2026, e0993231  

11 
 

problema de gobernabilidad para devenir interlocutor ético y político, agente del diálogo intercultural y 
reconfigurador del mundo común. 

Queremos destacar, para finalizar, un estudio de caso que Bonilla propone en su escrito y desde el cual 
invita a examinar la construcción de identidad y autonomía moral en mujeres históricamente marginadas, por 
el cual devela no solo su contundencia académica, sino también su compromiso político feminista e 
intercultural. Muestra el caso de mujeres bolivianas migrantes en Buenos Aires, que, a pesar de todas las 
dificultades, desempeñan un rol central en la articulación tanto dentro de sus comunidades como hacia la 
sociedad receptora. En particular, se destaca su capacidad de generar subjetividades sociales 
transformadoras, que inciden en la reconstrucción de la ciudadanía democrática argentina. Bonilla se apoya 
en marcos conceptuales de la antropología, la filosofía práctica y los estudios de género para criticar las 
nociones esencialistas de identidad. Inspirándose en autores como Seyla Benhabib, adopta una visión 
narrativa, histórica y situada, donde la identidad se constituye intersubjetivamente en el encuentro con el 
Otro/Otra. En esta línea, la autonomía no se entiende como una propiedad individual abstracta, sino como 
una capacidad construida en condiciones de asimetría, marcada por la vulnerabilidad estructural de las 
mujeres migrantes. El análisis se centra en el relato de Ana, una mujer aymara, quien narra experiencias de 
discriminación en el transporte público. Su respuesta gestual ante la estigmatización —pasando de la 
retracción al enfrentamiento simbólico— constituye un acto performativo de autoafirmación: 

Cuando te subes al colectivo, te tienes que agarrar de algo para no caerte. Cuando me agarraba, 
veía que las mujeres se agarraban la cartera, como si les fuera a robar. Y yo al principio me corría, 
me alejaba, para que no piensen eso. Pero después no. Me acercaba más y se agarraban más la 
cartera. Y yo me divertía. Son juegos que hago. Pero ahora no hago eso. Si se agarran la cartera, 
yo me la agarro más fuerte, como si ella me fuera a robar (Grimson en Bonilla: 2007, p. 14) 

Ana no solo denuncia con su cuerpo el prejuicio racial y de clase, sino que también reconfigura 
narrativamente su identidad y dignidad como sujeto moral. Estos gestos, aparentemente mínimos, se 
inscriben en un proceso más amplio de constitución de autonomía: el poder de decir, obrar y reconstruir la 
propia historia, según Ricoeur (Bonilla: 2007, p.15). Ana muestra cómo la agencia puede emerger incluso en 
contextos hostiles, desafiando el modelo tradicional del sujeto moral universal —blanco, varón, propietario— 
que ha dominado la ética occidental. Para Bonilla este tipo de relatos no solo son relevantes como 
documentos sociológicos, sino como “laboratorios” filosóficos para repensar categorías fundamentales como 
ciudadanía, identidad y justicia. A partir del caso de Ana, propone una filosofía encarnada, democrática e 
interdisciplinaria que, al igual que las acciones de las Madres de Plaza de Mayo, reconoce en los gestos 
cotidianos de mujeres oprimidas una fuerza emancipadora capaz de transformar las prácticas sociales y 
políticas. 

CONCLUSIONES 

Para Alcira Bonilla, la filosofía intercultural es diálogo de filosofías situadas y, siguiendo la idea de que la 
filosofía es un modo de saber racional, la define también como un “diálogo entre razones situadas” (ACHIF: 
2024). En una entrevista dada para la Asociación Chilena de Filosofía (ACHIF: 2024) explica esta definición, 
Bonilla recalca la pluralidad en la definición que el entrevistador le pide. Habla de racionalidades, en plural, y 
entonces de filosofías. Esto pasa -dice- porque “las filosofías son caminos de encuentros llenos de 
situaciones de conflictos y desencuentros que parten de asimetrías profundas, de heridas profundas. 
Entonces, no se trata de recorrer un jardín ordenado, sino de lo que se trata es de la creación de espacios 
de convivialidad” (ACHIF: 2024). Esta última idea, rescatada del pensamiento de Raúl Fornet-Betancourt, es 
clave en sus escritos, pues, como hemos visto, se trata de un pensamiento y obra que surgen de una vida 
compartida, de diálogos con personas y grupos de diversas culturas, abriendo y desviando sus rutas propias 
y comunitarias desde la asunción del conflicto, que quiere ser pensar liberador. Se podría decir que la filosofía 
de Alcira Bonilla se presenta como una cartografía crítica profundamente comprometida con los desafíos 
éticos, políticos y epistémicos de Nuestra América. A través de sus escritos, se articula una racionalidad 
práctica que es, al mismo tiempo, resistencia situada y horizonte utópico. No se trata simplemente de un 



 
Pensar desde Nuestra América… 

12 
 

conjunto de temas, sino de una estructura coherente de pensamiento que se despliega en múltiples 
dimensiones: la ética aplicada, la educación, la filosofía de la liberación, la interculturalidad, las migraciones 
y la esperanza como experiencia de sentido y transformación. 

Unas de las características más notables de esta propuesta es su capacidad interdisciplinaria para trazar 
vínculos entre dominios que usualmente se piensan por separado. Así, por ejemplo, su crítica a la ética 
aplicada como técnica normativa no puede comprenderse cabalmente sin su articulación con una ética de la 
alteridad (Bonilla: 1998), que se expresa también en su lectura del fenómeno migratorio como biopolítica 
excluyente (Bonilla: 2012a, 2012b). Asimismo, la idea de moralidades emergentes (Bonilla: 2014) no se limita 
al análisis cultural, sino que se conecta con las prácticas comunitarias de resistencia, con los sentipensares 
subalternos y con la posibilidad de una ciudadanía intercultural en contextos de violencia epistémica. En este 
sentido, hay una constante en su pensamiento: el impulso por desbordar las lógicas binarias, jerárquicas y 
coloniales del saber moderno. Ya sea al interpelar el lenguaje jurídico desde el derecho a migrar, al proponer 
un diálogo entre saberes situados o al abrir la filosofía a las gramáticas de la esperanza, Bonilla desarrolla 
un pensamiento transfronterizo e interdisciplinario, sensible a los silencios y las ausencias que configuran 
nuestras realidades nuestroamericanas. Y para ello también se pregunta por el punto de partida, pues, cómo 
hacer para iniciar un diálogo entre culturas en conflictos, y, más aún, donde la historia de estas culturas ha 
puesto insistentemente a una por sobre la otra. En el video citado, ella asume también esa aporía insistiendo 
en el diálogo de ida y vuelta, que nos puede llevar a encontrar espacios de encuentros, tal vez microespacios 
o micro-experiencias desde donde tomar un hilo para seguir tirando con simetría un diálogo que pueda guiar 
nuestros caminos con esperanza. “hay que ofrecer esperanza”, recalca, “hay que ofrecer sentido” (ACHIF: 
2024).  

Una segunda característica de su pensamiento es la conexión intrínseca entre la filosofía de la liberación 
y la filosofía intercultural, quizá una de las claves más fecundas para comprender su horizonte intelectual. 
Cuando la filosofía intercultural aparece como un desafío en su reflexión, la respuesta suele encontrarse en 
la tradición de la filosofía de la liberación latinoamericana. En este sentido, la filosofía latinoamericana 
funciona como trasfondo desde el cual se buscan conceptos claves que permitan enfrentar y proyectar los 
problemas interculturales. Así, al problematizar las migraciones y sus potenciales emergencias 
interculturales, recurre a Arturo Andrés Roig para definir dichas emergencias desde los márgenes históricos 
(Bonilla: 2014). Frente a la cuestión de la educación contemporánea, encuentra en Rodolfo Agoglia la noción 
de una “sabiduría del amor” (Bonilla: 2009). Y, finalmente, al reflexionar sobre la utopía y la proyección 
política, acude a la categoría de la “esperanza” en María Zambrano (Bonilla: 2014). Bonilla entiende la 
interculturalidad en clave latinoamericana: no como una mera coexistencia de culturas, sino como una 
práctica de traducción y de justicia epistemológica, especialmente inspirada en Fornet-Betancourt. Desde allí, 
resignifica el ethos liberador propuesto por Enrique Dussel y lo articula con los desafíos concretos de los 
sujetos migrantes, de las mujeres racializadas, de los pueblos indígenas y de todas aquellas vidas que 
resisten en los márgenes del mundo moderno-colonial. 

Una última característica transversal de su pensamiento es el lugar central que ocupa lo utópico. 
Siguiendo a María Zambrano, Bonilla distingue entre “espera” y “esperanza”. La espera es pasiva y repetitiva, 
mientras que la esperanza crea, transforma y abre el futuro: “la esperanza que crea suspendida sobre la 
realidad sin desconocerla, la que hace surgir la realidad aún no habida” (Zambrano en Bonilla: 2009, p. 17). 
La esperanza, entendida de este modo, condensa tanto el tono como el núcleo de su pensamiento; pues no 
se trata para nuestra autora de una esperanza vacía ni de una consigna retórica, sino de una epistemología 
encarnada en los cuerpos que esperan, cuidan y resisten. En esta clave, la esperanza se convierte en el 
núcleo de su horizonte intelectual, un “estar preñadas y preñados de mundo, en preñez responsable” (Bonilla: 
2022b, p. 58), una esperanza que “se manifiesta del modo más evidente cuando todo parece perdido” 
(Bonilla: 2022b, p. 59). Se trata de una epistemología encarnada en los cuerpos que esperan, cuidan y 
resisten, y que encuentra en la filosofía intercultural liberadora un cauce concreto para reconfigurar el 
presente. En tiempos de precariedad y violencia estructural, Bonilla recuerda que la filosofía tiene la tarea de 
“programar el amanecer al cabo de la noche” (Kusch en Bonilla: 2022b, p. 60), es decir, abrir caminos para 



Utopía y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555  
Año 31 n.o 112, 2026, e0993231  

13 
 

que las ciudadanías interculturales emergentes, las mujeres racializadas, los pueblos indígenas y los sujetos 
migrantes se reconozcan como protagonistas de un futuro otro, donde la filosofía se ejerza como acto de 
resistencia, cuidado y transformación colectiva. 

BIBLIOGRAFÍA  

ASOCIACIÓN CHILENA DE FILOSOFÍA-ACHIF (2024). Entrevista a Alcira Bonilla realizada por Gonzalo 
Núñez, en el marco del XV Congreso Internacional de Filosofía Intercultural. Santiago de Chile. 

BIAGINI, H. (2020), Diccionario de autobiografías intelectuales”, Red del pensamiento alternativo, Remedios 
de Escalada: De la UNLa - Universidad Nacional de Lanús, 2020. 

BONILLA A. B. (2020). “Mundo de la vida ciudadana y migraciones”. Recuperado de 
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2020/06/mundo-de-la-vida-ciudadana-y-
migraciones-2.pdf  

BONILLA, A. (2007) “Ética, mundo de la vida y migración”, en Salas Astrain, R. (Ed.), Sociedad y Mundo de 
la Vida a la luz del pensamiento Fenomenológico-Hermenéutico actual. Santiago de Chile, Ediciones 
Universidad Católica Silva Henríquez, 2007, pp. 27-58. Disponible en: 
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2020/06/etica-mundo-de-la-vida-ymigracion-07-
2.pdf 

BONILLA, A. B. (1987). Mundo de la Vida: Mundo de la Historia, Buenos Aires, Editorial Biblos. 

BONILLA, A. B. (2009). Filosofía y educación. En Diálogo crítico-educativo II. Diálogo crítico-educativo II. O 
sujeito educativo Lugar: Pelotas; Año: 2009; pp. 201 – 222. Disponible en: 
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/09/bonilla_filosofiayeducacion.pdf  

BONILLA, A. B. (2012a). Migraciones: El fenómeno biopolítico de nuestro tiempo: Reflexiones desde el 
Derecho Humano a migrar. En E. Assalone & P. Bedin (Comps.), Bios y sociedad I. Actas de las I Jornadas 
Interdisciplinarias de Ética y Biopolítica (pp. 113–122). Universidad Nacional de Mar del Plata. 

BONILLA, A. B. (2012b). “A la construcción imaginaria del ‘otro migrante’”. Recuperado de 
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/06/bonilla-a-la-construccic3b3n-
imaginaria-del-e2809cotro-migrantee2809d.pdf  

BONILLA, A. B. (2014). “Moralidades emergentes y ciudadanía”. CUYO. Anuario de Filosofía Argentina y 
Americana, 31(1), 29–52. Disponible en: 
https://notablesdelaciencia.conicet.gov.ar/bitstream/handle/11336/46728/CONICET_Digital_Nro.cbe00d8f-
3a52-4d00-9660-1df7cf4c6389_X.pdf?sequence=5&isAllowed=y  

BONILLA, A. B. (2015). “Hacia una filosofía intercultural de la educación: Enseñar derechos humanos en 
contextos (neo)coloniale”s. Voces de la Educación, 39–74. Disponible en: 
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/09/bonilla_hacia-una-filosofia-
intercultural-de-la-educacion-pdf.pdf  

BONILLA, A. B. (2022a). “Notas para pensar una universidad intercultural nuestroamericana liberadora”. 
Utopía y Praxis Latinoamericana, 27(99), EdiLUZ, Maracaibo. Disponible en: 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8587732  

BONILLA, A. B. (2022b). “En la espera, la esperanza”. Revista Concordia. Revista Internacional de Filosofía 
81, Verlag-Mainz, 53-62. 

BONILLA, A. B. (2024). “La filosofía intercultural como traducción y diálogo entre sentipensares situados”. 
Revista Guillermo de Ockham, 22(1), 79–89. https://www.redalyc.org/journal/1053/105377695006/html/  

https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2020/06/mundo-de-la-vida-ciudadana-y-migraciones-2.pdf
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2020/06/mundo-de-la-vida-ciudadana-y-migraciones-2.pdf
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2020/06/etica-mundo-de-la-vida-ymigracion-07-2.pdf
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2020/06/etica-mundo-de-la-vida-ymigracion-07-2.pdf
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/09/bonilla_filosofiayeducacion.pdf
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/06/bonilla-a-la-construccic3b3n-imaginaria-del-e2809cotro-migrantee2809d.pdf
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/06/bonilla-a-la-construccic3b3n-imaginaria-del-e2809cotro-migrantee2809d.pdf
https://notablesdelaciencia.conicet.gov.ar/bitstream/handle/11336/46728/CONICET_Digital_Nro.cbe00d8f-3a52-4d00-9660-1df7cf4c6389_X.pdf?sequence=5&isAllowed=y
https://notablesdelaciencia.conicet.gov.ar/bitstream/handle/11336/46728/CONICET_Digital_Nro.cbe00d8f-3a52-4d00-9660-1df7cf4c6389_X.pdf?sequence=5&isAllowed=y
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/09/bonilla_hacia-una-filosofia-intercultural-de-la-educacion-pdf.pdf
https://ddhhmigraciones.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/09/bonilla_hacia-una-filosofia-intercultural-de-la-educacion-pdf.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8587732
https://www.redalyc.org/journal/1053/105377695006/html/


 
Pensar desde Nuestra América… 

14 
 

BONILLA, A.B. (1998). “La ética aplicada”. Enoikos, UBA. Disponible en: https://www.studocu.com/es-
ar/document/universidad-nacional-de-salta/etica/a-bonilla-la-etica-aplicada/106294837  

BONILLA, A.B. (2017). Lectura intercultural de algunas patologías del reconocimiento en América Latina, en 
Sauerwald G. & Salas R., La Cuestión del reconocimiento en América Latina, Zurich, LIT Verlag, pp. 81-92. 

BONILLA, Alcira (2000). “La enseñanza de la Ética en la formación de los profesionales universitarios”. Acata 
de las VII Jornadas sobre la enseñanza de la Filosofía. Coloquio Internacional. Disponible en: 
https://holossanchezbodas.com/wp-content/uploads/2021/08/Bonilla_Laensenanzadelaetica-1.pdf  

FORNET-BETANCOURT, R. (2003) Interculturalidad y filosofia en América Latina, Aachen, 
Wissenschaftsverlag Mainz in Aachen. 

VIOR E. y BONILLA, A.B. (2009). “El derecho humano a la migración y las ciudadanías interculturales 
emergentes”, Sociedade Em Debate, 15(2), 33-54. Disponible en: 
https://revistas.ucpel.edu.br/rsd/article/view/350  

ZAMBRANO, M. (1990). Los bienaventurados. Siruela, Madrid. 

BIODATA 

Lorena ZUCHEL: Doctora en Filosofía. Académica del Departamento de Estudios Humanísticos de la 
Universidad Técnica Federico Santa María, directora del Observatorio de Género en Ciencia e Ingeniería de 
la misma institución y coordinadora de Las Américas de la Escuela Internacional de Filosofía Intercultural. Ha 
escrito artículos y capítulos de libros, con especial dedicación en el pensamiento de Ignacio Ellacuría y de 
Raúl Fornet-Betancourt.  Ha coeditado varios libros, entre ellos los últimos titulados Interculturalidad y 
Reconocimiento: Escritos interdisciplinares (2019), Interculturalidad y Reconocimiento: Revitalización del 
conocimiento indígena en la pedagogía intercultural: Enseñanza, práctica y lengua (2023). 

Ricardo SALAS: Doctor en Filosofía, Académico del Departamento de Ciencias Sociales y Políticas de la 
Universidad Católica de Temuco, y actual director del Doctorado en Estudios Interculturales. Es integrante 
de la Escuela Internacional de Filosofía Intercultural y la red de interculturalidad de ODUCAL, Ha escrito 
varios libros sobre el pensamiento crítico latinoamericano: su último libro es en co-autoría con Sofía Reding 
Blaise, titulado:   Exponer al peligro o conjurar la crisis: desafíos ético-políticos ante el neoliberalismo en 
América Latina. México: UNAM/CIALC, 2024.  Ha publicado casi un centenar de trabajos especializados 
sobre pensamiento político intercultural que se encuentran en revistas y libros colectivos 

Torben ALBERTSEN: Historiador de las Ideas. Doctor en Estudios Americanos-USACH. Investigador de la 
Facultad de Ciencias de la Educación, Universidad de Playa Ancha. Grupo de Investigación en Pedagogías 
Criticas Latinoamericanos (https://pedagogiascriticas.cl/). Sus temas se concentran en torno a la filosofía y al 
diálogo intercultural con especial énfasis en la antropología y pedagogía mapuche.  Ha coeditado dos libros: 
Interculturalidad y Reconocimiento: Escritos interdisciplinares (2019), Interculturalidad y Reconocimiento: 
Revitalización del conocimiento indígena en la pedagogía intercultural: Enseñanza, práctica y lengua (2023). 

https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-nacional-de-salta/etica/a-bonilla-la-etica-aplicada/106294837
https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-nacional-de-salta/etica/a-bonilla-la-etica-aplicada/106294837
https://holossanchezbodas.com/wp-content/uploads/2021/08/Bonilla_Laensenanzadelaetica-1.pdf
https://revistas.ucpel.edu.br/rsd/article/view/350
https://pedagogiascriticas.cl/

