
 
Omnia Año 31, No. 2 (julio-diciembre, 2025) pp. 38 - 53 

Universidad del Zulia. e-ISSN: 2477-9474 

Depósito legal ppi201502ZU4664 

 

                               

La filosofía antigua y su trascendencia  

histórico-cultural 
 

Luis Ernesto Chinchilla  

 

Resumen 

 
La filosofía antigua se caracteriza por la necesidad humana de enten-

der y explicar el cosmos desde una perspectiva racional, no apegada a la con-

cepción mítica, sino desde su funcionalidad mecánica y natural. Por esta ra-

zón, la investigación establece como objetivo analizar las ideas filosóficas 

suscitadas en la antigüedad, señalando cómo estas inciden en el pensamiento 

contemporáneo, resaltando su relevancia social, histórica y cultural. Entre los 

principales hallazgos se destaca cómo las civilizaciones sumeria, egipcia y 

micénica aportaron conceptos fundamentales que, con la posterior ruptura 

con el mito, dieron lugar al logos que definiría el pensamiento griego. Asi-

mismo, se destaca la presencia de los filósofos de la phisys, la introducción 

de la metafísica con Parménides, así como la consolidación de la filosofía 

clásica, representada en figuras como Sócrates. Platón y Aristóteles. Se trata 

de una investigación cualitativa, orientada por el método de exploración do-

cumental. Se concluye que la filosofía antigua ha trascendido en el tiempo, 

situándose en los enfoques filosóficos contemporáneos, constituyéndose en 

una necesidad para revitalizar el pensamiento crítico en la actualidad.  

Palabras clave: Filosofía antigua, filosofía clásica, pensamiento mítico, na-

turaleza, cultura. 

 

 

 

 

 

*   Profesor adscrito a la Escuela de Filosofía de la Facultad de Humanidades y Educación. 

Universidad del Zulia. Maracaibo, Venezuela. Lechv@outlook.es https://orcid.org/0009-

0001-8213-922X. 

Recibido:  12/09/25             •  Aceptado: 05/11/25 

mailto:Lechv@outlook.es


La filosofía antigua y su trascendencia histórico-cultural 

39                                                                                              Luis Ernesto Chinchilla  

 

 

Ancient philosophy and its cultural-historical  

transcendence 
 

Abstract 

 

Ancient philosophy is characterized by the human need to understand 

and explain the cosmos from a rational perspective, not attached to the myth-

ical conception, but from its mechanical and natural functionality. For this 

reason, the research establishes the objective of analyzing the philosophical 

ideas raised in antiquity, pointing out how they influence contemporary 

thought, highlighting their social, historical and cultural relevance. Among 

the main findings, it is highlighted how the Sumerian, Egyptian and Myce-

naean civilizations contributed fundamental concepts that, with the subse-

quent rupture with myth, gave rise to the logos that would define Greek 

thought. It also highlights the presence of the philosophers of the phisys, the 

introduction of metaphysics with Parmenides, as well as the consolidation of 

classical philosophy, represented in figures such as Socrates, Plato and Aris-

totle. Plato and Aristotle. This is qualitative research, oriented by the method 

of documentary exploration. It is concluded that ancient philosophy has 

transcended in time, placing itself in contemporary philosophical approaches, 

becoming a necessity to revitalize critical thinking today.  

Keywords: Ancient philosophy, classical philosophy, mythical thought, na-

ture, culture.  

 

Introducción 
 

Desde sus inicios, el ser humano ha sentido la necesidad de compren-

der el mundo que lo rodea y su lugar en él. Esta búsqueda ha dado lugar a la 

filosofía, una disciplina que se caracteriza por su espíritu crítico y reflexivo. 

Pero llegar a este lugar de enunciación de la filosofía, ha sido necesario pasar 

por la concepción prefilosófica, que atañe a los elementos distintivos de las 

primeras civilizaciones humanas y sus aspectos culturales, tales  como la 

escritura, la invención de los sistemas de creencia religiosos, evidenciando 

cómo estos elementos sirvieron como crisol cultural para la adaptación de 

nuevas ideas  y su inserción en los sistemas de pensamiento que iban desarro-

llando desembocando así en el nacimiento de la Filosofía. 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 38-53                                                         40 

   

 

De esta manera, surgen las primeras manifestaciones de la filosofía, 

dedicadas a responder las grandes interrogantes que la tradición mítica había 

dogmatizado, ubicando en la physis o la naturaleza el fundamento material de 

la realidad. De estas ideas, se dio un avance hacia la filosofía del ser; contra-

poniendo conceptos clave como el movimiento, la estaticidad, el todo, la 

nada, el devenir y la predestinación, entre otros. Así, el pensamiento filosófi-

co ampliaba sus fronteras, pasando de la physisa la complejidad del Ser y a 

las acciones humanas. 

En consecuencia, se observa cómo las ideas originarias de la filosofía 

siguen vigentes, dejándose entre ver su trascendencia a la hora de acercarse a 

las verdades fundamentales sobre la vida y la existencia. En virtud de lo ante-

rior, esta investigación, de carácter cualitativo, analiza las ideas filosóficas 

suscitadas en la antigüedad, señalando cómo estas inciden en el pensamiento 

contemporáneo, resaltando su relevancia social, histórica y cultural. Para 

lograr este propósito, se hace uso del método de exploración documental, 

considerando textos clave de la filosofía antigua, así como de artículos aca-

démicos obtenidos de repositorios institucionales de reconocido prestigio, 

tales como Scopus, Dialnet, Latindex, Google Académico, entre otros.  

 

 

Las concepciones prefilosóficas 
 

Desde sus inicios, la humanidad se ha ocupado de conocer y entender 

el cosmos, cuestionándose su lugar en este, sobre su existencia, sus orígenes 

naturales y espirituales, su finalidad, entre otros aspectos. El ser humano ha 

sido arrojado en esta realidad, lo que causó la incertidumbre, la angustia, pero 

también el asombro por la belleza y eternidad. Esta fue la semilla que fue 

germinando en el pensamiento prefilosóficos, lo que trajo como consecuencia 

el surgimiento de ideas complejas, que ya se encontraban contenidos en los 

mitos siendo un recurso para explicar los fenómenos naturales que se obser-

vaban, brindando una explicación ontológica de los mismos. De esta manera, 

estas ideas se extendieron a lo largo de las civilizaciones que florecieron en 

distintas partes del globo. 

Siguiendo esta línea argumentativa, la civilización sumeria, hace 

aproximadamente unos 5000 años, en Mesopotamia, fue la primera en regis-

trar su lenguaje escrito, tallado en tablillas de arcilla, donde se asentaron los 

inventarios de sus cosechas, siendo esto un hito en la evolución humana. Fue-

ron sociedades complejas, científicas, puesto que desarrollaron el estudio de 

los números, el movimiento de los cuerpos celestes e, igualmente, promulga-

ron, por primera vez, un sistema de justicia tallado en piedra, conocido como 



La filosofía antigua y su trascendencia histórico-cultural 

41                                                                                              Luis Ernesto Chinchilla  

 

el código Hammurabi, que se trata de una colección de leyes y decisiones 

judiciales cuyo objetivo era presentar a Hammurabi como un modelo de rey 

justo y servir como base para un sistema legal más uniforme para todo el 

Imperio babilonio, enseñando a las futuras generaciones qué es la justicia y 

cómo actúa un rey justo. La élite intelectual y burocrática de la antigua Me-

sopotamia canonizó el texto, y los aprendices de escribas continuaron co-

piándolo mucho después de que Hammurabi muriera y su imperio desapare-

ciera (Harari, 2014). 

Paulatinamente, estos conocimientos se fueron transmitiendo genera-

cionalmente, llegando a otras poblaciones cercanas, como los acadios, quie-

nes adoptaron los rasgos sumerios y al igual que su antecesora, su cultura se 

fue extiendo por el continente africano hacia las regiones de oriente. Entre 

estas destaca la civilización egipcia, ubicada en el mediterráneo, al noreste de 

África, aproximadamente hace unos 4000 años A.C, siendo una amplia y 

vasta cultura; desarrollaron el uso de jeroglíficos como sistema de escritura, 

también eran observadores de los cuerpos celestes, tenían conocimientos en 

ingeniería, lo que permitió que forjaran sociedades complejas.  

Simultáneamente, la civilización micénica se desarrolló alrededor del 

II milenio A.C en el territorio de la Grecia continental, en el extremo noreste 

del Mar Mediterráneo, al oeste de Turquía, junto a los mares Egeo y Jónico. 

Dicha civilización corresponde al período de Bronce Reciente en los años 

1580-1150 A.C y tuvo contacto con la cultura minoica que se encontraba en 

la isla de Creta, por lo que compartieron rasgos políticos, económicos y so-

ciales, sirviendo como crisol cultural. Esto sucedió mayoritariamente en el 

Marco Bélico, producto de la invasión micénica sobre la minoica, por lo que 

se maneja la hipótesis de que la Isla de Creta eran los grandes rivales de la 

Grecia continental, dada su influencia comercial en el mediterráneo (Pome-

roy, et al., 2011).  

La civilización minoica tuvo estrecha relación comercial y diplomáti-

ca con las civilizaciones de Oriente Próximo y Egipto. Este intercambio fun-

cionó como vínculo e introducción de nuevas ideas que fueron asimiladas por 

los micénicos al terminar de conquistar a los minoicos. Esta civilización aho-

ra puede percibirse como minoica-micénica, que tuvo un fin mortal en torno 

al 1200 A.C, tal y como lo refieren Pomeroy, et al., 2011: 65),  

…se presume que casi todos los palacios, grandes y pequeños, 

desde Tolco en Tesalia al sur del Peloponeso, fueron atacados, 

saqueados e incendiados por unos invasores. Toda esta des-

trucción fue creciendo en espiral, hasta el punto de que a fina-



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 38-53                                                         42 

   

 

les del siglo XII a. C prácticamente no quedan huellas arqueo-

lógicas de la gran civilización y cultura micénica. 

 

El nacimiento de la filosofía en Grecia 
 

Con el fin de la primera etapa de la civilización griega, llegó el co-

mienzo de una nueva era, marcada por la tradición mítica. Por un lado, tene-

mos a Homero que, en sus poemas de la Ilíada y la Odisea, relata cómo los 

dioses y hombres vivían mezclados, padeciendo de constantes confrontacio-

nes. Por su parte, los poemas de Hesíodo proporcionaron información acerca 

del pensamiento griego, particularmente sobre sus creencias religiosas y las 

relaciones sociales y económicas de su época (Pomeroy, et al., 2011). Dichos 

relatos configuraron una cosmovisión que regía sus tradiciones culturales y 

sociales.  

Esta estructura de pensamiento mítico-religiosa, constituyó un dogma 

para la población griega, dando lugar al surgimiento de la filosofía. Este 

acontecimiento histórico tuvo lugar en las fronteras de la Hélade (tierra de los 

Helenos, como se le designaba a la Antigua Grecia), aproximadamente entre 

el 480-323 A.C, cuando un grupo de pensadores, filósofos de la phisys o de 

naturaleza, comenzaron a desarrollar una actividad única, completamente 

original y diferente. Por primera vez el ser humano emprendió un camino 

basado en la ruptura del dogma y con el contexto cultural y específico de la 

Religión Olímpica Griega.  Así nació la filosofía, nombre que recibirá poste-

riormente, gracias a Pitágoras.  

Esta actividad reflexiva fue ganando ciertas características a medida 

que se iba desarrollando. El primero en hacerse de un nombre sería Tales de 

Mileto, que ofreció una respuesta sobre el arjé o principio constitutivo de la 

naturaleza completamente ajena al mito. Tales afirmaron que la naturaleza 

que observamos procede y se fundamenta en un elemento físico material que 

es el agua. De acuerdo con Aristóteles (1994: 81):  

Tales. el introductor de este tipo de filosofía, dice que es el 

agua (de ahí que dijera también que la tierra está sobre el 

agua), tomando esta idea posiblemente de que veía que el ali-

mento de todos los seres es húmedo y que a partir de ello se 

genera lo caliente mismo y de ello vive (pues aquello a partir 

de lo cual se generan todas las cosas es el principio de todas 

ellas) tomando, pues, tal idea de esto, y también de que las 

semillas de todas las cosas son de naturaleza húmeda, y que el 



La filosofía antigua y su trascendencia histórico-cultural 

43                                                                                              Luis Ernesto Chinchilla  

 

agua es, a su vez, el principio de naturaleza de las cosas hú-

medas.  

Seguido de Tales, Anaximandro, también de Mileto, postula que el 

origen o principio constitutivo de todas las cosas (arjé) se encuentra en lo 

indeterminado (ápeiron). Lo ápeirones eterno, indeterminado, no tiene un 

principio o fin concreto; sin embargo, de ello dependen la existencia de todos 

los entes materiales, tanto los organismos más pequeños, así como las gran-

des constelaciones existentes en el universo, puesto se suscita y muere en lo 

ápeiron. Por otra parte, Anaxímenes de Mileto, sostiene que ese arjé puede 

encontrarse en el aire, el cual es sujeto a constantes transformaciones quími-

cas, producto de la rarefacción y la condensación.  

Más adelante, diversos pensadores modificaron estas premisas, como 

puede verse en la ordenación matemática o la armonía musical del universo 

de los pitagóricos; en las homeomerías de Anaxágoras; en los átomos de Leu-

cipo y Demócrito; en las cuatro raíces de Empédocles, por lo que fue evidente 

que, con cada pensador surgió una nueva teoría o una nueva interpretación de 

la naturaleza, pasando de las explicaciones monistas al pluralismo naturalista.  

Las primeras manifestaciones de la filosofía antigua se caracterizan 

por su materialismo y por la conexión con las ciencias naturales. Esta etapa es 

conocida como transición del mito al logos, donde las fuerzas divinas son 

sustituidas por casusas mecánicas para explicar los fenómenos de la naturale-

za, donde se acepta que el arjé o principio constitutivo de la realidad, se en-

cuentra de forma tangible en el cosmos. Con ello se introduce la observación 

naturalista a la filosofía y surgen las primeras manifestaciones de la física 

como disciplina científica, caracterizada por la observación del mundo, por 

los movimientos regulares de los cuerpos y por el principio de causalidad, 

que vendría a sustituir las explicaciones sobrenaturales de los mitos.  Al 

aproximarse a este materialismo, los milesios y los primeros pensadores anti-

guos, ofrecieron los fundamentos para la ciencia empírica, como una antici-

pación al método científico, la experimentación y la corroboración de teorías, 

sentando un antes y un después del surgimiento de la filosofía. 

Lo anterior constituye la ruptura entre mito y logos. Sin embargo, es-

ta ruptura no fue tan tajante, puede verse la prevalencia del elemento divino 

en la propuesta del arjé de los milesios, en la influencia mítica en el Poema 

del Ser de Parménides, en el cual surge la idea de que lo único verdadero era 

el Ser, exponiendo sus cualidades: sin cambios, eterno, inmutable, imperece-

dero, indivisible, esférico, completo y sin vacíos de no ser (Marías, 1980). De 

esta manera, Parménides penetró en el pensamiento arcaico y transformó la 

filosofía que se venía haciendo, pues dio con el tema de interés del núcleo de 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 38-53                                                         44 

   

 

la misma: el Ser, desembocando así en los métodos para llegar a este a través 

de la mente, lo que amerita un contacto con el Nous (inteligencia), en el cual 

se da la Noesis, proceso por el cual se accede a un grado más elevado de co-

nocimiento, utilizando como móvil la razón, en donde se dilucida la verdad 

del ser, porque es lo mismo pensar que ser.  

De lo anterior se deriva que el ser es y no corresponde con los senti-

dos, sino con el pensamiento. De esta manera, de la univocidad del ser de 

Parménides surge la metafísica, que sería la disciplina que estudia al ser y de 

la ontología o la teoría de los entes conocidos o cognoscibles, de esta manera, 

la filosofía se adjudicó en sí misma un carácter más riguroso como disciplina. 

En contraposición a Parménides, tenemos el logos de Heráclito que 

representaba la razón de la Naturaleza, aquello que penetraba todo y era el 

todo; en la tesis heracliteana todo en el cosmos es movimiento. Este cambio 

estaría mediado por una oposición de contrarios o movimiento de cualidades 

o polaridades, siendo este el vínculo que hace posible la existencia de la 

realidad. Lo cierto es que a partir de esta idea central del “Ser”, ser de las 

cosas, ser del sujeto, se puede extraerla definición sobre el Ser humano en 

general, como ser pensante, que se separa del resto de entidades 

Para Ferrer (2015: 12):  

Según Heráclito como según Parménides, el ser humano se di-

ferencia de los animales por el hecho de que es capaz de plan-

tear la cuestión del ser, y que el saber propio del hombre con-

siste, precisamente, en el planteamiento de esta cuestión. Los 

hombres, como los animales, son capaces de diferenciar las 

cosas entre sí, pero, precisamente porque los animales también 

son capaces de hacerlo, no se puede decir que este sea el saber 

propio del hombre. El saber propio del hombre consiste en 

ocuparse de lo que todas las cosas tienen en común, es decir, 

de su ser. Y a esto, tanto Heráclito como Parménides lo llama-

ron pensar.  

Como puede apreciarse, la filosofía antigua, desde sus inicios con Ta-

les de Mileto, estableció los cimientos ontológicos, epistemológicos, y meto-

dológicos que darían origen a las ciencias naturales y a las demás disciplinas 

científicas que han perdurado hasta nuestro tiempo. Mediante la pregunta, se 

trata de establecer una serie de explicaciones racionales y mecanicistas sobre 

el funcionamiento del cosmos, sentando la necesidad de exploración empíri-

ca, la evaluación de los fenómenos naturales, como elemento necesario y 

antecedente indispensable para el posterior desenvolvimiento del método 



La filosofía antigua y su trascendencia histórico-cultural 

45                                                                                              Luis Ernesto Chinchilla  

 

científico. Ahora bien, se considera que sus posicionamientos teóricos han 

sido superados por la ciencia actual; empero, su valoración y consideraciones 

acerca del mundo, permitieron el avance y posterior consolidación de la vi-

sión científica actual. 

 

La cúspide de la filosofía antigua 
 

             Se puede decir que desde este punto comienza la filosofía clásica, 

con una idea más clara acerca del hombre y de su relación con el mundo. Sin 

embargo, con la introducción de ideas antropológicas, la filosofía vuelve a 

dar un giro, provocado por Sócrates, pensador griego que hace un antes y 

después en la historia de la Filosofía. El pensamiento socrático se enfoca en 

la virtud, pues quien era Sabio poseía todas las virtudes fomentando así la 

reflexión ética y moral del individuo. 

Aunque no dejó ningún texto de su autoría, su pensamiento es cono-

cido esencialmente por los diálogos de Platón, principalmente por sus escritos 

de juventud. En ellos, Sócrates practicaba un tipo de ejercicio mental, cono-

cida como ironía socrática, que establecía un diálogo con su interlocutor, 

presentándose como ignorante de un tema y pedía que se le instruyera, a par-

tir de aquí y en base a lo que el interlocutor va expresando. Luego hace pre-

guntas y lleva al interlocutor a una contradicción lo que significaba estar en 

desacuerdo con uno mismo, demostrándole que no había pensado a fondo lo 

que está diciendo, haciéndole ver su error y va acercándole, de alguna mane-

ra, a una opinión más certera o más cerca de la verdad. Este método mayéuti-

ca o método socrático, consistía en que la figura de Sócrates ungía como par-

tero de las almas preñadas, pues ayudaba a “parir las ideas”.  Según Vargas y 

Quintero (2023: 73):  

Sócrates observa que Teeteto está sufriendo los dolores de 

parto porque ha querido encontrar una definición de lo que es 

el conocimiento o el saber. El filósofo asegura que Teeteto 

tiene los frutos dentro de él: “Sufres los dolores del parto, 

Teeteto, porque no eres estéril y llevas el fruto dentro de ti... 

En este fragmento se pone de manifiesto que el arte de la ma-

yéutica, según el filósofo griego, parte del supuesto según el 

cual el interlocutor está en cinta, es decir, tiene la posibilidad 

de dar a luz y de conocer, situación que no es común a todas 

las personas, pues no todas están en cinta. Adicionalmente, no 

puede dejarse de lado la figura del dolor y de la fertilidad, esto 

es, dar a luz el conocimiento implica, por un lado, la capaci-



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 38-53                                                         46 

   

 

dad de gestación y, por otro lado, el sufrimiento por descubrir 

la verdad.  

El método implicaba tomar una tesis o premisa y examinarla, como 

se hace, por ejemplo, en el diálogo de Platón "Teeteto" o "Sobre la Naturale-

za del Saber". Sócrates le pregunta a Teeteto, su interlocutor, qué opina sobre 

la Ciencia (conocimiento), y la respuesta de Teeteto gira no tanto en torno a 

la ciencia, sino más bien en relación a los objetos de estudio de la ciencia, tal 

como lo expone Platón (2018: 21): 

                                               SÓCRATES 

- Y por el arte del carpintero ¿quieres decir otra cosa que la 

ciencia de hacer obras de madera? 

 TEETETES 

No 

SÓCRATES 

- Tú específicas, con relación a estas dos artes, el objeto a 

que se dirige cada   de estas ciencias. 

TEETETES 

Sí 

SÓCRATES 

- Pero el objeto de mi pregunta, Teetetes, no es saber cuáles 

son los objetos de las ciencias, porque no nos proponemos contarlas, 

sino conocer lo que es la ciencia en sí misma. ¿No es cierto lo que 

digo? 

TEETETES 

Tienes razón 

                                               SÓCRATES 

-  Considera lo que te voy a decir. Si se nos preguntase qué son 

ciertas cosas bajas y comunes, por ejemplo, el barro, y respondiéramos, que 

hay barro de olleros, barro de muñecas, barro de tejeros, ¿no nos pondríamos 

en ridículo? 

                                                 TEETETES 

                                               Probablemente. 



La filosofía antigua y su trascendencia histórico-cultural 

47                                                                                              Luis Ernesto Chinchilla  

 

En este ejemplo se visualiza cómo al no quedar satisfecho con la res-

puesta de su interlocutor, Sócrates profundiza en la interpelación o interroga-

ción, ocasionando dolores de parto: 

SÓCRATES 

Esto consiste en que experimentas los dolores de parto, 

mi querido Teetetes, porque tu alma no está vacía, sino preñada. 

TEETETES 

Yo no lo sé, Sócrates, y sólo puedo decir lo que en mí pasa. 

SÓCRATES 

Pues bien, pobre inocente, ¿no has oído decir que yo 

soy hijo de Fenarete, partera muy hábil y de mucha nombradla? 

TEETETES 

Sí, lo he oído 

SÓCRATES 

¿Y no has oído también que yo ejerzo la misma profesión? (Platón, 2018: 26)  

Este método socrático de la interrogación, de la pregunta y la res-

puesta, es perfeccionado por Platón, hasta convertirlo en dialéctica. De acuer-

do a García (2009: 28):  

La dialéctica platónica conserva los elementos fundamentales 

de la mayéutica socrática. La dialéctica platónica conserva la 

idea de que el método filosófico es una contraposición, no de 

opiniones distintas, sino de una opinión y la crítica de ella. 

Conserva, pues, la idea de que hay que partir de una hipótesis 

primera y luego irla mejorando a fuerza de las críticas que se 

le vayan haciendo en torno, y esas críticas como mejor se ha-

cen es en el diálogo, en el intercambio de afirmaciones y de 

negaciones; y por eso la llama dialéctica.  

Platón mejora el método de su maestro usando la razón como instru-

mento para purificar las opiniones mediante la crítica y así obtener un cono-

cimiento más sólido, una episteme, que es fruto del ejercicio racional que se 

daba en la mente. Gracias a este método, la filosofía pasa de ser amor a la 

sabiduría y adquiere el sentido de saber racional, reflexivo y crítico (García, 

2009), cuya evolución se ve reflejada en la transición de sus obras de juven-



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 38-53                                                         48 

   

 

tud hacia sus obras de madurez. Pese a esto, la filosofía de Platón presentaba 

una carga mítica importante, pues en los mitos encontraba elementos esencia-

les para la persuasión, para complementar aquellos aspectos que eran inalcan-

zables a través la razón, para explorar la esencia humana y temas abstractos 

como la belleza, el deseo, el amor, la justicia, que representaban problemáti-

cas profundas, complejas, que escapaban de la argumentación dialéctica y 

que requería del simbolismo encontrado en los mitos. Ejemplo del uso de este 

tipo de argumentos se encuentra en la alegoría de la caverna y en la alegoría 

del carro alado. 

Las ideas de Platón fueron bien conocidas por su alumno Aristóteles, 

quien hizo una gran labor intelectual y adelantó por mucho el campo de la 

filosofía, incorporando metodologías que otorgaron una estructura más rigu-

rosa a su pensamiento, siendo una importante autoridad y referencia intelec-

tual del pensamiento occidental, ya que llevó a la Filosofía de saber racional a 

tener el significado de la totalidad del pensamiento Humano. 

Aristóteles introduce la lógica, trabajando directamente sobre la dia-

léctica y produce un cambio importante en ella. Se da cuenta que este tránsito 

de la razón, produce un enfrentamiento de opiniones, observando cómo una 

afirmación pasaba a otra en ese movimiento. De esta manera, el esta giritase 

fijó como meta encontrar una ley que pudiera demostrar o dar soporte ese 

tránsito entre las afirmaciones, dando origen a leyes lógicas que operan en los 

razonamientos, las cuáles son utilizadas como instrumento para acceder al 

conocimiento (García, 2009).  

 

La trascendencia de la filosofía antigua 
 

En la actualidad, la filosofía sigue siendo una disciplina importante 

que ayuda a comprender el mundo. Se enfrenta a nuevos desafíos, como la 

globalización, la tecnología y el desarrollo sostenible. Representa el esfuerzo 

por alcanzarlas capacidades mentales y racionales de los individuos, com-

prendiéndose como esa capacidad de entendimiento, descubrimiento, de pen-

sar, de cuestionarse su naturaleza, su origen, y su sentido en el mundo. Se 

trata de un pensamiento riguroso, metódico en vías de acceder a la certeza del 

conocimiento y a la verdad acerca de los entes. 

Esta disciplina, eventualmente, fue extendiéndose hasta cada rincón 

del mundo e, inevitablemente, cambiando y reformulándose a medida que 

tocaba las mentes de aquellos que se preocuparon en no dejar perecer este 

esfuerzo antiquísimo del hombre por entenderse y comprender la realidad que 



La filosofía antigua y su trascendencia histórico-cultural 

49                                                                                              Luis Ernesto Chinchilla  

 

habita. Trascendió en el rigor del tiempo y los espacios, ramificándose y lo-

grando cristalizar estas ideas en las ciencias naturales y en las ciencias huma-

nas, que surgieron del desprendimiento de lo universal de la filosofía; es de-

cir, la especificidad de los múltiples campos de estudio que fueron emergien-

do, se desarrollaron labrando su propio camino, desdibujando esa línea entre 

la ignorancia y el conocimiento. 

Estos límites siguen siendo firmes y claros; la especificidad en las 

ciencias ha transformado el mundo de maneras inimaginables. El desarrollo 

de las tecnologías ha aportado estabilidad, comodidad, y bienestar; se ha lo-

grado entender el cosmos y se ha alcanzado conceptos provenientes de la 

physis, como la composición de la materia, que sustenta la realidad, tal como 

fueran las pretensiones de los primeros filósofos, como Leucipo y Demócrito, 

centrados en dar respuesta a la composición atómica de los cuerpos, de donde 

se inicia el cuestionamiento acerca de los bloques primordiales de la natura-

leza, descubriendo sus leyes internas y manipulándolas para otros fines, como 

los bélicos. Esta distorsión, ha perjudicado nuestro hábitat y el de las otras 

realidades naturales que comparten lugar en la tierra; por ello, el cuestiona-

miento de la filosofía sobre los asuntos humanos, sigue tan vigente como en 

sus orígenes.  

La filosofía abre camino ante el mundo; brinda herramientas para 

avanzar y evolucionar como civilización, por lo que su utilidad en el contexto 

presente radica en subvertir el orden corrompido, auspiciando la búsqueda de 

la virtud. En el Menón, la figura de Sócrates expresa lo siguiente:  

SÓCRATES 

-Si hay alguna especie de bien, que sea distinto de la ciencia, puede 

suceder que la virtud no sea una ciencia. 

- Pero si no hay ningún género de bien, que la ciencia no abrace, 

tendremos razón para conjeturar que la virtud es una especie de ciencia. 

MENON 

Es cierto. 

SÓCRATES 

- Además, por la virtud nosotros somos buenos. 

MENON 

Sí. 

SÓCRATES 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 38-53                                                         50 

   

 

Y si somos buenos, somos, por consiguiente, útiles; porque 

todos los que son buenos, son útiles; ¿no es así? 

MENON 

Sí. 

SÓCRATES 

Luego la virtud es útil. 

MESÓN 

Es un resultado necesario de las proposiciones que hemos  

ido aprobando. 

SÓCRATES 

Examinemos entonces las cosas, que nos son útiles, recorrién-

dolas una á una. La salud, la fuerza, la belleza; 

he aquí lo que miramos como útil; ¿no es verdad? 

MENON 

Sí. 

SÓCRATES 

Decimos igualmente, que estas mismas cosas son algunas ve-

ces dañosas. ¿Eres tú de otra opinión? 

MENON 

No; pienso lo mismo. 

SÓCRATES 

Mira ahora en qué concepto cada una de estas cosas nos es útil 

o dañosa. ¿No son útiles, cuando se hace de ellas un buen uso; 

y dañosas, ¿cuándo se hace malo? 

(Platón, 1871: 321-322). 

El desplazamiento de la filosofía de los asuntos históricos, culturales 

y humanos, ha dejado de lado el impacto social positivo que esta puede tener 

sobre las civilizaciones, la ciencia y sobre los individuos en general. Por esta 

razón, resulta vital retomar el ejercicio filosófico, sinónimo de hombres li-

bres, críticos, con capacidad de cuestionar el entorno, la realidad, de modo 

que se produzca un nuevo entendimiento sobre la vida y sobre los principios 

que soportan la realidad. De acuerdo con Candel (2001), la originalidad de la 



La filosofía antigua y su trascendencia histórico-cultural 

51                                                                                              Luis Ernesto Chinchilla  

 

filosofía antigua es radical e insuperable, lo que dio lugar a una comprensión 

profunda de todas las facetas del saber. Se trata de una forma privilegiada de 

entender el cosmos, la realidad, mediante procesos epistémicos y ontológicos 

en concordancia con los intereses humanos. Por ende, goza de un lugar privi-

legiado, tanto a nivel epistemológico como a nivel histórico, puesto que per-

mite que toda concepción filosófica surgida posteriormente, incluso las actua-

les, se encuentren obligadas a buscar sus fundamentos en el nacimiento y 

consolidación de la filosofía antigua. 

En la actualidad, las interrogantes siguen siendo las mismas que in-

quietaron a los primeros pensadores, que han sido adecuadas a la evolución 

de la ciencia, como la evolución de las especies, la relatividad, la teoría de 

cuerdas, entre otras. Asimismo, se presenta teorías sobre los electrones, neu-

trones, muones, Quarks, por citar algunos, que apunta a una armonía intrínse-

ca en los componentes de la realidad, una especie de cuerdas que en su vibrar 

producen notas musicales, dichas notas serían las diferentes partículas o blo-

ques que construyen la realidad en una de sinfonía cósmica que expresa or-

den, armonía, postura que, de una forma más rudimentaria, fue presentada 

por la escuela pitagórica en el mundo antiguo.  

Por otra parte, la influencia de la filosofía antigua también se ha ex-

tendido a otras ramas del saber; en el caso de la medicina, señala Espinoza 

(2024), se han dado puntos de encuentro entre el tratamiento de la enferme-

dad y la búsqueda del conocimiento integral del ser humano, retomando as-

pectos de la filosofía clásica, como una forma de conectar la integralidad 

existente en la dualidad mente-cuerpo, por lo que se han rescatado formas de 

enseñanza-aprendizaje, procesos orientados en la mayéutica y la retórica, 

cuyo fin es brindar atención médica más allá del tratamiento de la patología, 

centrándose en el individuo como persona sintiente, holístico y complejo.    

Lo que resulta Indiscutible es que el ejercicio filosófico  dio forma y 

estructura al pensamiento, cuyo impacto ha trascendido en el tiempo, proyec-

tándose en la historia, acercándonos a las verdades de la existencia, tal y co-

mo el búho de Minerva, que logra observar con detenimiento  la luz en la 

oscuridad de la noche, siendo sigiloso, cuidadoso y certero a la hora de en-

frentarse a las contrariedades correspondiente a la realidad natural, siendo 

símbolo y guardián de la sabiduría representada en la Sofía o Atenea Griega. 

 

Conclusión 
 

La filosofía tiene sus raíces en la antigua Grecia, donde pensadores 

como Tales Anaximandro y Anaxímenes de Mileto, así como los pitagóricos, 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 38-53                                                         52 

   

 

Anaxágoras, Heráclito, Parménides, Leucipo y Demócrito, comenzaron a 

cuestionar la esencia de la physis y los fundamentos de la realidad, buscando 

ese principio constitutivo o arjé, del que se suscita la historia de la filosofía 

occidental, pasando por cambios en su constitución, desarrollando conceptos 

como el del ser, el cambio, el devenir, la inmutabilidad, lo eterno, además de 

criterios peculiares para definir el hombre en su amplitud antropológica, so-

cial y política.  

La filosofía emergió como una respuesta crítica a las concepciones 

mitológicas y religiosas de la antigüedad, pero no es hasta el surgimiento de 

figuras como Sócrates, Platón y Aristóteles que se moduló el pensamiento 

occidental, brindando un punto de vista antropocéntrico, situado en la expe-

riencia. En tal sentido, la filosofía sigue siendo relevante en áreas como la 

ética, la ontología, la epistemología, filosofía política, entre otras, influyendo 

en la comprensión del mundo, mejorando la toma de decisiones de los indivi-

duos, pues a pesar de los avances científicos y tecnológicos, sigue siendo una 

disciplina activa y vital para la reflexión crítica y la búsqueda de significados.  

La filosofía, no solo es una actividad teórica, sino que también tiene 

una dimensión práctica. Sus ideas pueden aplicarse a diversos ámbitos de la 

vida, lo que la hace una disciplina abierta y plural, susceptible al cambio y a 

las transformaciones sociales, lo que ha permitido su trascendencia en el 

tiempo, situándose en los enfoques filosóficos contemporáneos, constituyén-

dose en una necesidad para revitalizar el pensamiento crítico en la actualidad. 

Considera, en consecuencia, que no existe una verdad absoluta, sino que hay 

diferentes perspectivas que ofrecen un proceso continuo de búsqueda y cues-

tionamiento de los asuntos humanos, sin ofrecer una visión dogmática o tota-

lizadora de su condición.  

Referencias bibliográficas  
 

Aristóteles (1994). Metafísica. Editorial Gredos, Madrid. 

Candel, Miguel (2001). El regreso filosófico. CONVIVIUM, Núm. 14, pp. 

66-85, https://raco.cat/index.php/Convivium/article/view/73193. 

Ferrer, Jorge (2015). Heráclito y Parménides. Editorial RBA Colecciona-

bles, España. 

Espinoza, Cristobal (2024). Influencia de la filosofía clásica en la medicina 

moderna. Revista de la Facultad de Ciencias Médicas de la Univer-

sidad de Cuenca, Vol. 42, Núm. 1, pp. 69-74. 



La filosofía antigua y su trascendencia histórico-cultural 

53                                                                                              Luis Ernesto Chinchilla  

 

https://publicaciones.ucuenca.edu.ec/ojs/index.php/medicina/article/vie

w/5112/4707. 

García Morente, Manuel (2009). Lecciones preliminares de Filosofía. Edi-

torial Encuentro, Madrid.  

Harari, Yuval (2014). De animales a dioses. Penguin Random House Grupo 

Editorial, Barcelona.  

Marías, Julián (1980).  Historia de la Filosofía. Madrid. Editorial Biblioteca 

de la Revista de Occidente, Madrid.  

Platón (2018). Teeteto o de la naturaleza del saber. Editorial Titivillus, 

Madrid.  

_____  (1871). Obras Completas. Madrid. Edición de Patricio de Azcárate 

Pomeroy, Sarah., Burstein, Stanley., Donlan, Walter y Tolbert, Jennifer 

(2011). La antigua Grecia. Historia política, social y cultural. Edi-

torial Crítica, España.  

Quintero Carvajal, Dora y Vargas González, Carlos (2023). Aportes de la 

mayéutica socrática a la educación dialógica. Revista Sophia. Núm. 

35, pp. 73-96. https://doi.org/10.17163/soph.n35.2023.02   

. 

 

 


