
 
Omnia Año 31, No. 2 (julio-diciembre, 2025) pp. 17 -37 

Universidad del Zulia. e-ISSN: 2477-9474 

Depósito legal ppi201502ZU4664 

 

Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 
 

Carlos Quiva García 

 
Resumen 

 

En el mundo actual, la espiritualidad cristiana ha sido parte de la evo-

lución de la humanidad, estando presente en los diferentes ámbitos tanto en el 

de la salud, organizacional, familiar, eclesial hacia la búsqueda del bienestar 

con calidad de vida.El propósito general del presente artículo consistió en 

analizar los fundamentos filosóficos, psicosociales y doctrinales de la espiri-

tualidad cristiana de la Iglesia Católica. Se fundamentó en los enfoques doc-

trinas de la Iglesia Católica, en las perspectivas e investigaciones psicosocia-

les, holísticos, salugénicos. Se adoptaron principalmente como fuentes Pérez, 

González Rivera (2027), Parsian,  y Dunning,  (2009), Kimbel (2012), Sperry 

(2012), Benito, et al (2014), entre otros. En cuanto a la metodología, se en-

marcó en una investigación documental con método bibliográfico, donde se 

avanzó en una búsqueda bibliográfica y de consulta a bases de información 

científica como el Sistema de Información Científica Scielo, Dialnet, Re-

dalyc, Scientific Electronic Library Online (Scielo), Wiley Online Library y 

Sage. Para la sistematización se elaboraron unas tablas de análisis de autores, 

enfoques y resumen de los principales resultados o aspectos destacados. Co-

mo principales conclusiones o resultados se evidenció que, en los 60 docu-

mentos analizados, en su mayoría destacaron la importancia de la espirituali-

dad cristiana asociada a los ámbitos psicosocial, salugénico, holístico y doc-

trinal. Se presentaron algunos lineamientos generales de propuesta de espiri-

tualidad cristiana, inteligencia espiritual y resiliencia espiritual para los lai-

cos, grupos o comunidades católicas.  

Palabras clave: Espiritualidad cristiana, iglesia católica, fundamentos. 

 

 

*  Tribunal Eclesiástico Parroquia Santa Mariana de Jesús Arquidiócesis de Maracai-

bo-Venezuela. padrecarlosquiva@gmail.com 

Recibido:  18/09/25          • Aceptado: 06/11/25 

mailto:padrecarlosquiva@gmail.com


Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 

 18                                                                                                    Carlos Quiva García  
 

 

Spirituality foundation of christian life 
 

Abstract 

 

In today's world, Christian spirituality has been part of the evolution 

of humanity, being present in different areas such as health, organizational, 

family or ecclesial towards the search for well-being with quality of life. The 

general purpose of this article was to analyze the philosophical, psychosocial 

and doctrinal foundations of the Christian spirituality of the Catholic Church. 

It was based on the doctrinal approaches of the Catholic Church, on psycho-

social, holistic, salugenic perspectives and research, Pérez, González Rivera 

(2027), Parsian and Dunning (2009), Kimbel (2012), were mainly adopted as 

sources. , Sperry, (2012), Benito et al (2014), among others. Documentary 

research was carried out with a bibliographic method, where progress was 

made in a bibliographic search and consultation of scientific information 

bases such as the Scielo Scientific Information System, Dialnet, Redalyc, 

Scientific Electronic Library Online (Scielo), Wiley Online Library and Sage 

. For systematization, analysis tables of authors, approaches and summary of 

the main results or highlighted aspects were prepared. The main conclusions 

or results were that in the 60 documents analyzed, the majority highlighted 

the importance of Christian spirituality associated with the psychosocial, 

salugenic, holistic and doctrinal areas. Some general guidelines for the pro-

posal of Christian spirituality, spiritual intelligence and spiritual resilience for 

lay people, groups or Catholic communities were presented.  

Keywords: Christian spirituality, catholic church, foundations. 

 

Introducción 

El presente estudio se centra en el análisis de la espiritualidad como 

fundamento de la vida cristiana, considerando las nuevas miradas holísticas 

en el contexto de la religiosidad. De este modo es posible entender la espiri-

tualidad, y particularmente la cristiana, como una dimensión humana, que 

permite "comprender el mundo y dar sentido a los acontecimientos, procu-

rando la construcción individual e integral del serhumano." (ACODESI, 

2003: 8). 

Hoy en día existe una demanda creciente de espiritualidad entre nues-

tros contemporáneos. Sin embargo, esta demanda se corresponde a menudo 

con una espiritualidad desconectada de la vida del mundo y de la experiencia 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 17-37                                                         19 

   

concreta personal. Por el contrario, una espiritualidad cristiana, digna de este 

nombre, se define como una vida a la escucha del Espíritu Santo, atenta a 

todas las señales de los tiempos y al servicio de la llamada del mundo y de la 

Iglesia Católica (Besnard. 1965 en Bermejo. 2018). 

Por esta razón, se indagarán las fuentes teóricas especializadas de investi-

gaciones sobre espiritualidad cristiana que permitan presentar algunos linea-

mientos de pastoral religiosa para comunidades laicas en diferentes iglesias 

católicas, con el apoyo de la Arquidiócesis de Maracaibo del Estado Zulia. 

Estará estructurado bajo las normas para la presentación de ponencias ante las 

IV Jornadas de Investigación, balance y prospectiva de la División de Estu-

dios para Graduados de la Universidad del Zulia.  

 

Planteamiento del problema 
 

La espiritualidad hoy en día tiene un sitial dentro de las culturas y so-

ciedades en general, es reconocida y valorada, ya que como se mencionó 

anteriormente es parte del ser humano: "después de un siglo de ideologías 

férreas que negaban lo Invisible y de décadas de teología sobre la muerte de 

Dios, nos hallamos ante un nuevo paradigma en el que el resurgimiento de lo 

espiritual ha confluido con la pluralidad cultural y religiosa" (Melloni, 2011: 

14), pero esta espiritualidad tiende a ser mirada con amplitud, dejando de ser 

asociada solamente a lo religioso o a las religiones y tratada más que nada en 

la individualidad de cada persona y como ésta la quiere comprender y vivir; 

"se viven múltiples expresiones de la espiritualidad, desde las formas propias 

de algunas culturas y religiones hasta las particularidades que cada ser hu-

mano, en virtud de su mismidad, le otorga" (Cáceres, Hoyos, Navarro, y Sie-

rra, 2008: 384). 

Según el pontífice Francisco (2013), máximo representante de la San-

ta Sede de la Iglesia Católica Romana, plantea como prioridad vivir  la “cul-

tura del encuentro” como esencia de la espiritualidad cristiana en  un mundo 

asediado por grandes males personales, sociales, culturales, políticos, que han 

influido en el deterioro de los valores espirituales. De este modo, argumenta: 

“Vivimos una cultura del desencuentro, una cultura de la fragmenta-

ción, una cultura en la que lo que no me sirve lo tiro, la cultura del descarte. 

Pero sobre este punto os invito a pensar y es parte de la crisis– en los ancia-

nos, que son la sabiduría de un pueblo, en los niños [...] ¡la cultura del descar-

te! Pero nosotros debemos ir al encuentro y debemos crear con nuestra fe una 

“cultura del encuentro”, una cultura de la amistad, una cultura donde halla-



Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 

 20                                                                                                    Carlos Quiva García  
 

 

mos hermanos, donde podemos hablar también con quienes no piensan como 

nosotros, también con quienes tienen otra fe, que no tienen la misma fe. To-

dos tienen algo en común con nosotros: son imágenes de Dios, son hijos de 

Dios. Ir al encuentro con todos, sin negociar nuestra pertenencia.” 

En la actualidad, la humanidad se siente acorralada no solo por la 

fragmentación, también se encuentra mermada por la falta de fe  y la falta de 

promoción de la convivencia cristiana, bien a través de la congregación en la 

eucaristía, en la participación en comunidades o grupos laicas, en la evangeli-

zación, en la formación permanente, en la concepción holística del ser como 

fermento de la espiritualidad cristiana. 

Luego entonces, la crisis personal y relacional para el afrontamiento 

ante las dificultades desbordan los recursos de los la icos para abordar positi-

vamente las circunstancias de salud, de pareja, familiares, comunitarias y 

hasta sociales. En este sentido debe iniciarse un proceso de reconversión y 

trascender hacia las convicciones, creencias como fuentes de crecimiento 

espiritual. Debe acudir a la lucha interior centrado en la emoción, a la espiri-

tualidad y religiosidad, con apoyo de las comunidades o grupos católicos, 

aferrarse a la fe y a la consciencia espiritual para transformar los problemas 

en oportunidades con calidad de vida. 

No obstante, la espiritualidad cristiana como modelo de vida debe ir 

más allá del afrontamiento a estilos de vida cónsonos con la paz interior, irra-

diar carisma, nutrirse con las santas escrituras; además de considerar la reli-

gión como un conjunto de creencias y conductas basadas en distintas percep-

ciones de lo sagrado y lo sobrenatural, que las separa de las prácticas secula-

res que facilitan el desarrollo espiritual; por cuanto se ha reconocido a la espi-

ritualidad y la religión como dimensiones humanas que están en la experien-

cia de cualquier persona en alguna etapa de su vida, por lo cual es común 

referirse a ellas como experiencia espiritual y/o experiencia religiosa (Ayvaci, 

2016; Peoples, et al., 2016).  

Es por esto, que la cultura del encuentro forjada por el Papa “Francis-

co” es preciso edificarla como base de la espiritualidad y fundamento de la 

vida cristiana. Para ello, hay que retomar de diferentes fuentes los componen-

tes de una propuesta holística, psicosocial, sal génica y sacramental como 

cultura para toda la humanidad.  

Cabría entonces preguntarse ¿Es posible construir nuevas miradas de 

la espiritualidad, como fundamento de la vida cristiana? 

 

 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 17-37                                                         21 

   

Objetivos 
 

Objetivo general: 
 

Analizar los fundamentos filosóficos, psicosociales y doctrinales de 

la espiritualidad cristiana de la Iglesia Católica. 

 

Objetivos específicos: 

 

1. Precisar los fundamentos doctrinales de la espiritualidad cristiana 

2. Identificarlos fundamentos psicosociales de la espiritualidad cris-

tiana  

3. Describir los fundamentos salugénicos de la espiritualidad cristia-

na,  

4. Distinguir los fundamentos holísticos de la espiritualidad cristiana.  

5. Elaborar los lineamientos generales de la propuesta de espiritual 

como fundamento de vida cristiana en los ámbitos religiosos, fa-

miliares, comunitarios o comunitarios, dirigida a niños, niñas, 

adolescentes, adultos mayores, cuidadores y comunidad en gene-

ral.   

 

Desarrollo 

 

Etiología de la espiritualidad 
 

Desde sus orígenes evolutivos, la espiritualidad ha mostrado de di-

versas miradas de entendimiento y vínculos de fe con un ser superior, crea-

ción de “tótems” o figura que representaba una mezcla entre el hombre y un 

animal, vegetal o algún elemento animado que representa el vínculo espiritual 

entre el ser humano y la naturaleza (Gutiérrez, 2007). 

Etimológicamente la palabra Espíritu, en hebreo Ruah, como en latín 

Spiritus, como en griego Pneuma, significa soplo de aire o soplo, como en 

griego Pneuma, significa soplo de aire o soplo animador (Grün, 2005). Una 

primera aproximación al vocablo espiritualidad es necesario mencionar que 

proviene del latín espíritu, que significa respiración, vitalidad. Si a este con-



Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 

 22                                                                                                    Carlos Quiva García  
 

 

cepto se lo relaciona con el vocablo alma, en latín ánima, significa la capaci-

dad de trascendencia (Volker, 2006). 

En sus inicios, se le equiparó a la práctica de la “religión”, entendida 

ésta como el conjunto de instituciones que formulan, organizan, administran 

o coordinan el instrumental de las teorías, doctrinas, dogmas, preceptos, nor-

mas, signos, ritos, símbolos, celebraciones o devociones, en torno a una 

creencia trascendental y a través de las cuales se conservan, cultivan o expre-

san colectivamente las experiencias espirituales personales (Cabestrero, 

2005). 

A principios del siglo XX, la psicología da un carácter científico a los 

fenómenos del comportamiento espiritual-religioso con lo cual surge la lla-

mada psicología de la religión, que tuvo aportaciones de todas las corrientes 

psicológicas en su desarrollo, como el conductismo, el psicoanálisis, la psico-

logía humanista y transpersonal. Especialmente en Europa y Estados Unidos 

surge como un área de la psicología propiamente (Koenig. 2009). 

Posteriormente, en el nuevo milenio comienzan a tener auge las in-

vestigaciones relacionadas con la espiritualidad y la religión, y a partir de allí 

es que se incorpora al mundo académico (Quiceno y Vinaccia, 2009), deno-

minándose esta área como Psicología de la religión (Van Belzen, 2006) y 

evaluando el impacto que tiene la religiosidad o espiritualidad en la vida de 

las personas, por ejemplo en la autoestima, la personalidad, el razonamiento 

moral, prejuicios, procesos de socialización y actitudes, entre otros (Simkin y 

Etchezhar, 2013). 

 

Fundamentos de la espiritualidad 
 

De acuerdo a la Real Academia Española (2014), la espiritualidad es 

entendida como la naturaleza y condición de ser espiritual. Por su parte, Ca-

rroll y Spero (2001), citado por Pérez (2007), definen la espiritualidad como 

una relación con Dios, entidad superior, que provee un significado, propósito 

y misión en la vida. Mientras que para Bruce (2000), ser espiritual implica la 

búsqueda de un significado en nuestras vidas el cual nos comunica un sentido 

de interconexión con uno mismo y los demás, ofreciéndonos un sendero con-

tinuo de descubrimiento y propósito personal.  

Es por esto que, el impacto de la espiritualidad cristiana ha sido parte 

de la evolución de la humanidad, estando presente en los diferentes ámbitos 

como el de la salud, organizacional, el familiar o eclesial, entre otros. Al res-

pecto, García y Pérez (2007), afirman que el fenómeno religioso, en sus di-



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 17-37                                                         23 

   

versas manifestaciones, tanto subjetivas (personales) como objetivas (colecti-

vas), siempre ha estado y sigue estando, en el punto de mira de diferentes 

disciplinas humanas y sociales, tales como la filosofía, la sociología y la psi-

cología, configurando ámbitos de investigación específicos. 

Desde la perspectiva psicosocial, Piedmont (1999), considera la espi-

ritualidad como el grupo de motivaciones que subyacen las perspectivas lai-

cas y religiosas. Igualmente, Parsian, N y Dunning, (2009), la comprenden 

como la búsqueda del sentido de la vida, así como la autorrealización de la 

persona y la conexión con el yo interior y todo el universo. A su vez, Selig-

man (2003), refuerza la idea al señalar que la espiritualidad es una dimensión 

más amplia que la religiosidad, partiendo del supuesto en que toda persona 

religiosa debiera ser espiritual, pero no toda persona espiritual es religiosa. 

De igual forma, desde la dimensión o fundamento psicosocial tera-

péutico existen otros enfoques complementarios como son: 

 La espiritualidad es una dimensión muy importante para mu-

chos individuos (Sperry, 2012). 

 Los asuntos espirituales podrían ser áreas de dificultad, estrés 

y preocupación para los personas (Exline, 2013; Exline y Ro-

se, 2013; Pargament, 2007). 

 La mayoría de los sujetos prefieren recibir servicios de profe-

sionales que integran la espiritualidad en los procesos tera-

péuticos (Sperry, 2012). 

 La espiritualidad es un importante recurso de afrontamiento y 

fortaleza interior (Paloutzian, 2017; Pargament, 2007; Roque-

Falcón, 2016). 

 La mayoría de los sujetos desean discutir asuntos religiosos 

en sus procesos terapéuticos (Post y Wade, 2009). 

 Estudios investigativos apoyan la conexión entre la espiritua-

lidad y el bienestar (González-Rivera, 2017; Koenig, 2012). 

 Otro aspecto psicosocial de suma importancia tiene que ver 

con la inteligencia espiritual que introdujo Zohar y Marshall 

(2000) y Buzan (2003); Torrealba (2010), ligado al asertivi-

dad, habilidades sociales y la espiritualidad como modelo de 

vida con desarrollo humano. 

 El Modelo Multidimensional de Conexión Espiritual 

(MMCE) de González Rivera (2017), de enfoque psicosocial 



Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 

 24                                                                                                    Carlos Quiva García  
 

 

establece tres dimensiones de la espiritualidad: conexión in-

trapersonal (la relación consigo mismo); conexión interperso-

nal (la búsqueda de vínculos con los demás); y la conexión 

transpersonal asociada al bienestar espiritual de los indivi-

duos con su entorno físico, familiar, con pares, con lo laboral, 

con lo social o comunitario. 

Cabe mencionar, la concepción de Benito, et al (2014), acerca de la 

espiritualidad psicosocial con base a tres ejes fundamentales: conexión intra-

personal vinculada a las relaciones que establece la persona consigo misma a 

través de la búsqueda de sentido de vida, autoconsciencia trascendencia; 

mientras que la conexión interpersonal está configurada con congruencia 

relaciones armoniosas con los demás y con un ser superior.  

En lo concerniente los fundamentos salugénicos, existe el reconoci-

miento y aceptación de la espiritualidad y la religiosidad como recursos que 

pueden favorecer o ayudar a sobrellevar el dolor y sufrimiento tanto físico 

como mental de las personas enfermas crónicas (Koenig. 2009). Otros autores 

como King  y Benson, (2006); Muller y Ellison, (2001); Youniss, McClellan 

& Yates, (1999) han identificado las múltiples fortalezas de la espiritualidad 

y religiosidad en la actitud positiva del manejo de la enfermedad. Pargament 

y Mahoney (2005) y Koenig, McCullough y Larson (2001), introducen los 

aspectos atribuciones que los pacientes asumen como conexión positiva que 

produce optimismo, propósito y esperanza. Bienestar existencial y religiosi-

dad (Navas y Villegas. 2020). 

Otro importante aporte, del Dr. Renato Santos (2021), vicepresidente 

auxiliar de atención espiritual de Baptist Health South Florida, quien argu-

menta que existen numerosas pruebas que indican la importancia de los valo-

res espirituales en el bienestar físico y emocional. La espiritualidad y la reli-

giosidad tienen impacto positivo en la salud, de modo que mayores niveles de 

implicación religiosa están asociados positivamente a indicadores de mayor 

bienestar general y calidad de vida. 

Estos estudios permitieron evidenciar que la espiritualidad y la reli-

giosidad tienen impacto positivo en la salud, de modo que mayores niveles de 

implicación religiosa están asociados positivamente a indicadores de mayor 

bienestar general y calidad de vida, no solo en pacientes crónicos o términos, 

sino como parte esencial de la sanación con psicología positiva como estilo 

espiritual saludable.  

Aunado a esta dimensión holística o humanística de la espiritualidad 

cristiana, Kimbel (2012), define la espiritualidad como una dimensión de 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 17-37                                                         25 

   

desarrollo de la vida humana, que se enfoca en la esencia del ser del indivi-

duo en relación a la naturaleza y el universo y a la búsqueda personal de sen-

tido que puede incluir una creencia en un poder superior, principios de espe-

ranza, sentido de la vida, honestidad, integridad, respeto, y compasión. Es el 

espíritu entonces, aquello que mueve al hombre y le permite ser quién es, le 

da vida, vida que se manifiesta en una espiritualidad. 

Mientras que para Bruce (2000) citado por Kimbel (2012), alude al 

bienestar como ser espiritual de búsqueda de un significado en sus vidas, el 

sentido de interconexión de sí mismo y los demás, unido a un sentimiento de 

paz interior, trascendencia, para manejar todas situaciones diarias positivas o 

adversas. Aunado a lo anterior, Koenig (2009), define la espiritualidad como 

la búsqueda personal para encontrar respuestas a preguntas esenciales de la 

vida acerca del significado y relaciones con lo sagrado y trascendente, que 

puede conducir o no al desarrollo de creencias religiosas.  

La espiritualidad cristiana está vinculada con el bienestar espiritual 

como la sensación de paz mental y de estar en armonía con uno mismo y con 

los demás, una conexión profunda con los demás, compasión hacia uno 

mismo y los demás, la emoción de que hay algo en la vida que trasciende los 

límites del mundo material y los confines del yo, la sensación de vivir con 

sentido y propósito, ser capaz de confiar en uno mismo, la reverencia por la 

vida, y tener fe o esperanza en la vida» (Hayes, 2019,  Quintero, 2023). 

El fundamento filosófico doctrinal espiritualidad cristiana será el arte 

de vivir de una manera acorde con el Espíritu de Jesús o conforme a la espiri-

tualidad que vivió Jesús. Consiste en seguir a Jesús de manera que su expe-

riencia de Dios y su Espíritu sean los que configuren nuestra vida. Es la bús-

queda de un sentido vital, el porqué de la propia existencia, el propósito de 

los propios pensamientos, comportamientos y sentimientos, así como la tras-

cendencia, la aceptación del sufrimiento y la conciencia de la propia realidad, 

estar presente en el aquí y ahora. Besnard (1965) citado por Bermejo (2018: 

34). 

Desde los fundamentos doctrinales la espiritualidad cristiana es una 

forma de vivir conforme a un espíritu, dicho espíritu, en la fe cristiana, no 

será otro que el Espíritu de Jesús. Este término es usado por San Pablo (1 Cor 

2, 13-15; 9,1; 14,1), para distinguir el centro de la existencia cristiana. Lo 

distintivo de lo propiamente cristiano ha estado designado a lo largo de los 

siglos por el término "espiritual". Y a la vez reconoce que: "la palabra "spiri-

tualitas" se la consideraba hija de la modernidad en el siglo XVII y, más en 

concreto, de la escuela espiritual francesa." 

https://www.redalyc.org/journal/5857/585761565008/html/#ref4


Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 

 26                                                                                                    Carlos Quiva García  
 

 

Desde la perspectiva teológica, el entendimiento cristiano está basado 

en la fe en Dios. El cristiano tiene la tarea de transformar a la humanidad y 

elevarla hacia Dios; el mundo no es algo ajeno a la Iglesia, sino principal-

mente el conjunto de los hombres amados por Dios y llamados a la comunión 

filial con el Dios Padre, y el conjunto de las cosas creadas por amor para en 

armonía universal dar gloria a ese Dios Padre que recapitula todo en Cristo 

(Gaudium et spes. Concilio Vaticano II. 1959. citado por Pozo. 2010). 

De igual forma, la espiritualidad está vinculada a la religiosidad. Para 

García (2013), la religiosidad es una actitud tridimensional: cognitiva (creen-

cias religiosas), comportamental (conductas religiosas y liturgias) y afectiva 

(lazos entre la persona y lo divino). En tanto que, Girard (2009), la concibe 

como el acto de inscribirse en creencias, rituales y actividades particulares 

dentro de una comunidad, mediante los cuales se busca la comunicación con 

Dios o con un ser superior.  De ahí que la religión se defina como un sistema 

organizado de creencias y de prácticas compartidas por una determinada co-

lectividad Las creencias religiosas o espirituales asumen gran importancia en 

el momento de la enfermedad y en momentos transcendentales en la vida del 

individuo. 

Estas nuevas miradas de la resiliencia espiritual sobre la espirituali-

dad cristiana abre nuevos escenarios de la convivencia cristiana religiosa para 

el desarrollo de la misma en la persona, sobre todo en los niños y jóvenes 

tales como mejorar la salud mental, promoviendo características psicológicas 

positivas y esperanza, y forjando resiliencia en poblaciones culturalmente 

diversas.  

Por consiguiente, la espiritualidad cristiana es la experiencia viva de 

la fe por la fuerza del Espíritu; es la dimensión en virtud de la cual, la persona 

es capaz de una relación trascendental. Vivir de acuerdo al Espíritu es disfru-

tar la vida y la paz. Las dimensiones esenciales de toda espiritualidad son: el 

camino hacia el interior, el camino a lo trascendente, el camino hacia los 

otros. El camino hacia el interior es fruto de la tendencia elemental de orien-

tar todo hacia ese punto absoluto del espíritu en la persona; es descubrir el 

Dios que habita en mi interior.  

 

Metodología 
 

Este estudio está orientado dentro de la investigación documental con 

método bibliográfico. Según Fidias (2006), es un proceso basado en la bús-

queda, recuperación, análisis e interpretación de datos secundarios, obtenidos 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 17-37                                                         27 

   

y registrados por otros investigadores en fuentes documentales impresas, 

audiovisuales o electrónicas. Al mismo tiempo, Palella, et al (2010), refiere 

como la recopilación de información por diversas fuentes. Se indaga sobre un 

tema en documentos orales, escritos o electrónicos.  

Para desarrollar el acercamiento a la temática, se avanzó en una búsqueda 

bibliográfica y de consulta a bases de información científica como el Sistema 

de Información Científica Scielo, Dialnet, Redalyc, Scientific Electronic Li-

brary Online (Scielo), Wiley Online Library y Sage, a partir de la temática de 

espiritualidad fundamento de vida cristiana, a fin de conocer como ha sido 

tematizada la cuestión en las publicaciones. 

 

Resultados y discusión 
 

A continuación, se presentan los resultados más significativos en ta-

blas de sistematización en presentación y análisis de los fundamentos de la 

espiritualidad cristiana con base a los objetivos de investigación. Es así como 

las diversas orientaciones en el desarrollo de la investigación documental, a 

través del diseño y método bibliográfico, permitió la comprensión de los 

acontecimientos, impregnados en las narraciones y experiencias en el amplio 

campo temático. 

 

Tabla 1. Fundamentos doctrinales de la espiritualidad cristiana 

 

Título: Espiritualidad como fundamento de la vida cristiana 

Objetivo general: Analizar los fundamentos filosóficos, psicosociales y doctrinales de la 

espiritualidad cristiana de la Iglesia Católica 

Objetivo específico: Precisar los fundamentos doctrinales de la espiritualidad cristiana. 

Autores  Enfoques Análisis 

Bermejo (2019) 

Bermejo (2018) 

Besnard (1965) 

Pozo (2010) 

Garcia (2013) 

      Girard (2009) 

Vivencia de la experiencia 

cristiana de Jesús, trascenden-

cia, fe y conciencia espiritual. 

Evangelización, seculariza-

ción, formación cristiana, 

apostolado, cumplimiento de 

los sacramentos. 

Los fundamentos doctrinales 

perfilan el conjunto de normas, 

sacramentos, documentos que 

deben ser asumidos por los cris-

tianos católicos como modelos de 

vida honrando el legado de la 

Santima Trinidad: Padre, hijo y 

Espíritu Santo. Con el legado de  

 



Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 

 28                                                                                                    Carlos Quiva García  
 

 

Tabla 1 (Continuación) 

 

Kimbel (2012) 

Rubia 2009; Gaitán, 

2017;McNamara y 

Butler, 2015) 

Doctrina Cristiana 

de la Iglesia Católi-

ca 

Sagradas escrituras 

Encíclicas papales 

Concilios, Sínodos 

Catequesis y evan-

gelización 

Pastoral y Aposto-

lado. 

Religiosidad: creencias, ora-

ción, meditación, actividades 

grupales, redes de apoyo. 

Resiliencia Espiritual 

 

María santísima.  

La resiliencia espiritual es como 

bien señala Bermejo (2019) la 

transformación individual, grupal 

o comunitaria de la adversidad en 

oportunidad. Está basada en 

modelo de tutorías de la resilien-

cia para brindar apoyo espiritual a 

los grupos vulnerables  que ame-

riten la formación y los vínculos 

de salvación, sanación, asesoría y 

consultoría. 

  Fuente: Quiva  (2024). 

En primer lugar, es posible deducir que la mayoría de los documentos 

revisados entre sus múltiples concepciones, la espiritualidad vinculada a la 

religiosidad como componente institucional están asociados a dogmas, pre-

ceptos establecidos por la Iglesia Católica para promover el compromiso de 

los laicos. Se propician espacios de secularización, socialización, expresados 

en ritos, inefabilidad de la experiencia como limitación del lenguaje y del 

pensamiento para explicar su contenido, y cambios positivos en la actitud y 

comportamiento delas comunidades cristianas. 

 

Tabla  2. Fundamentos psicosociales de la espiritualidad cristiana 

Título: Espiritualidad como fundamento de la vida cristiana 

Objetivo general: Analizar los fundamentos filosóficos, psicosociales y doctrinales de la 

espiritualidad cristiana de la Iglesia Católica 

Objetivo específico: Identificar los fundamentos psicosociales de la espiritualidad cristiana. 

Autores  Enfoques Análisis 

Piedmont (1999) 
Espiritualidad en su conexión intrapersonal e 

interpersonal relacional 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 17-37                                                         29 

   

 

Tabla 2 (Continuación) 

 

Parsian, N y Dunning, T, (2009),  Seligman 

(2003) 

Gonzalez Rivera (2017) 

Zohar y Marshall (2000) 

 

Pargament (2007) 

Paloutzian, (2017) 

Roque Falcón (2016) 

Sperry (2012) 

Exline (2013) 

Benito, et al (2014), 

Religión y espiritualidad 

Extrínseco  asociado a las creencias, prác-

ticas, servicios religiosos y convivencia 

cristiana. 

 Fuente: Quiva   (2024). 

La mayoría de los artículos científicos consultados coinciden en su 

mayoría con la concepción de Benito, et al (2014), acerca dela espiritualidad 

psicosocial con base a tres ejes fundamentales: conexión intrapersonal vincu-

lada a las relaciones que establece la persona consigo misma a través de la 

búsqueda de sentido de vida, autoconsciencia trascendencia; mientras que la 

conexión interpersonal está configurada con congruencia relaciones armonio-

sas con los demás y con un ser superior. No solo se centra en aspecto de nivel 

terapéutico sino en la capacidad de los individuos de practicar la interioridad 

espiritual para aperturarse al otro. 

 

Tabla 3. Fundamentos Salugénicos de la Espiritualidad  

Cristiana 

Título: Espiritualidad como fundamento de la vida cristiana 

Objetivo general: Analizar los fundamentos filosóficos, psicosociales y doctri-

nales de la espiritualidad cristiana de la Iglesia Católica 

Objetivo específico: Describir los fundamentos salugénicos de la espiritualidad 

cristiana. 

 



Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 

 30                                                                                                    Carlos Quiva García  
 

 

 

Tabla 3 (Continuación) 

 

Autores  Enfoques Análisis  

(Koenig. 2009). 

King y Benson, (2006); 

Muller y Ellison, (2001); 

Youniss, McClellan y 

Yates, (1999) 

Benson, (2006); Muller 

y Ellison, (2001);  

 

Youniss, McClellan y 

Yates, (1999) 

Pargament y Mahoney 

(2005) y Koenig, McCu-

llough y Larson (2001) 

 

Navas y Villegas (2020) 

Santos (2020) 

- Estudios e investiga-

ciones científicas Es-

piritualidad y religio-

sidad como modelos 

soporte social para el 

manejo de enfermeda-

des crónicas y termi-

nales. 

- Papel de la espirituali-

dad en la restauración 

de la salud. 

- La espiritualidad en la 

búsqueda y manteni-

miento de la salud. 

- Bienestar existencial y 

prácticas religiosas 

Estos estudios han demos-

trado las múltiples fortalezas 

de la espiritualidad y religio-

sidad en el manejo positivo 

de las enfermedades cróni-

cas o terminales.  

Manejo de atribuciones para 

el tratamiento severo de la 

enfermedad. 

Aceptación incondicional de 

Dios y de grupos de aposto-

lado mediadores.   

Conciencia espiritual de la 

partida hacia una nueva 

vida. 

  Fuente: Quiva  (2024). 

 

Cabe destacar, que la mayoría de los artículos científicos consulta-

dos están orientados en reconocer la importancia de la espiritualidad y reli-

giosidad en el abordaje de enfermedades crónicas diábetes, hipertensión arte-

rial, digestivas, respiratorias, como también terminales como el cáncer en 

todas sus manifestaciones, generando una atmosfera positiva de superación o 

aceptación de posible partida, además, de las redes de apoyo a los cuidadores. 

 

Tabla 4. Fundamentos Holísticos de la Espiritualidad Cristiana 

Título: Espiritualidad como fundamento de la vida cristiana 

Objetivo general: Analizar los fundamentos filosóficos, psicosociales y doctri-

nales de la espiritualidad cristiana de la Iglesia Católica 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 17-37                                                         31 

   

Objetivo específico: Distinguir los fundamentos holísticos de la espiritualidad 

cristiana. 

Tabla 4 (Continuación) 

 

Autores  Enfoques Análisis  

Kimbel (2012) 

Bruce (2000 

Koenig (2009) 

Hayes, (2019) 

Quintero, M 

(2023) 

 

Bienestar y creci-

miento espiritual, trascen-

dencia, búsqueda del sentido 

de la vida, valores cristianos 

de empatía, tolerancia. 

Dentro de este 

contexto humanista se con-

forman redes de apoyo, 

apostolado. 

El enfoque holísti-

co en el bienestar y la salud 

de una persona es un enfo-

que integral que considera a 

la persona en su totalidad, 

teniendo en cuenta no solo 

su estado físico, sino tam-

bién su bienestar emocional, 

mental, social y espiritual. 

El humanismo, en-

tendido como la visión y com-

prensión de la dignidad desde 

el momento en que surge como 

concepto cristiano, permite dar 

luz al conocimiento de las 

capacidades innatas de las 

personas, comprender la for-

mación del ser. 

 

Enfoque biopsicoso-

cial que considera la neurolin-

güística, la neurociencia, donde 

la espiritualidad brinda el 

estado de bienestar y la forma-

ción del ser. 

  Fuente: Quiva  (2024). 

 

La mayoría de los ensayos e investigaciones documentales de los 

fundamentos holísticos de la espiritualidad cristiana estuvieron centrados en 

el apoyo de las estrategias de espiritualidad y religiosidad para el fomento de 

estilos de vida saludables, nutrición integral, neurociencia, neurolingüística 

como programas de entrenamiento de control emocional, estrés, soledad, 

duelo, crecimiento espiritual y desarrollo humano con calidad de vida. 

 

Conclusiones 
 

Con respecto al primer objetivo específico: precisar los fundamentos 

doctrinales de la espiritualidad cristiana, se pudo constatar que la mayoría de 

los documentos, investigaciones o artículos científicos, se centraron en el 

rescate de los valores cristianos, resiliencia espiritual soportados por las lec-



Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 

 32                                                                                                    Carlos Quiva García  
 

 

ciones de la iglesia. Donde se reconoce la importancia de la espiritualidad 

para el desarrollo espiritual y la convivencia cristiana. 

En relación al segundo objetivo: Identificar los fundamentos psicoso-

ciales de la espiritualidad cristiana se evidencio la elevada importancia y el 

amplio campo de acopio de estrategias de espiritualidad y religiosidad no 

solo desde el punto de vista terapéutico, sino a su vez en desarrollar procesos 

de bienestar interior, compromiso relacional en redes de apoyo, inteligencia 

espiritual como modelo de vida personal social, familiar, comunitario para la 

convivencia cristiana. 

A nivel del tercer objetivo: se constató el predominio de las estrate-

gias de espiritualidad y religiosidad en el abordaje de enfermedades crónicas 

o terminales, generando una atmosfera positiva de superación o aceptación de 

posible partida, además, de las redes de apoyo a los cuidadores. En otros do-

cumentos, se destacó la relación positiva entre espiritualidad y salud mental 

para el abordaje de pacientes con problemas o trastornos de conducta, ánimo, 

neurológicos especiales, entre otros.  

Se pudo apreciar respecto al cuarto objetivo, que la mayoría de los 

documentos se centraron en el fomento de estilos de vida saludables, nutri-

ción integral, neurociencia, neurolingüística como programas de entrena-

miento de control emocional, estrés, soledad, duelo, crecimiento espiritual y 

desarrollo humano con calidad de vida. 

En lo concerniente al quinto objetivo: elaborar los lineamientos gene-

rales espiritual cristiana, se propusieron algunas recomendaciones generales 

que servirán para desarrollar una propuesta detallada dirigida a los ámbitos 

religiosos, familiares, comunitarios, dirigida a niños, niñas, adolescentes, 

adultos mayores, cuidadores y comunidad en general,  

Lineamientos para el desarrollo de propuesta sobre espiritualidad, 

fundamento de vida cristiana.  

1. Desde el punto de vista psicosocial, promover la inteligencia espi-

ritual Zohar y Marshall (2000); Torrealba. (2010), como dimen-

sión superior para activar las cualidades y capacidades auténticas 

de sabiduría, de alegría, creatividad, sensación de sentido y propó-

sito más profundo; en la formación de laicos, grupos y comunida-

des cristianas católicas.  

2. Desde el punto de vista holístico realizar programas de formación 

en tutorías de resilientes y neurociencia a través de redes sociales, 

blogs educativos religiosos, círculos de estudios y otros. 



Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 17-37                                                         33 

   

3. Desde el punto de vista salugénico, proponer un programa de edu-

cación emocional espiritual para los cuidadores, enfermeras, per-

sonal médico, que permita fortalecer el abordaje de pacientes cró-

nicos, enfermedades cardiovasculares o con problemas de salud 

mental. 

4. Evidentemente, construir caminos de esperanza desde la fe, lo sa-

grado y lo divino de la convivencia cristiana basado en las sagra-

das escrituras, sacramentos, y demás documentos de la Iglesia Ca-

tólica para fortalecer los procesos de evangelización a nivel edu-

cativo, pastoral familiar, comunitario, entre otros. 

5. Crear micros socioeducativos sobre espiritualidad cristiana, resi-

liencia e inteligencia espiritual para niños, niñas y adolescentes en 

situaciones de riesgo psicosocial y para la comunidad en general.  

 

Referencias bibliográficas 
 

Ayvaci, Emine (2016). Religious barriers to mental healthcare. American 

Journal of Psychiatry Residents' Journal, 11(7), 11-13. 

https://doi.org/10.1176/appi.ajp-rj.2016.110706. 

American Educational Research Association (2011). Code of Ethics. 

https://cdn.ymaws.com/wera.siteym.com/resource/resmgr/a_general/ae

ra.pdf. 

Bermejo, José Carlos (2019). Espiritualidad y Resiliencia. Director del Cen-

tro de San Camilo Centro Asistencial y de Humanización de la Salud. 

Revista de Espiritualidad 78: 559-589 issn: 0034-8147. Provincial 

Española. 

________________ (2018). Aportes de Subida a la pastoral de la salud. 

Resiliencia y purificación, en: Javier Sancho, Rómulo Cuartas. 

Subida pro del Monte Carmelo de San Juan de la Cruz. Grupo Edi-

torial Fonte.  579-592. Burgos, España. 

Besnard,  Albert-Marie (1965).  Tendencias dominantes en la espirituali-

dad contemporánea, Concilium 9 (1965) 27. 8. 

Bruce Willa (2000). Spirituality in public service. International Journal of 

Organizational Theory and Behavior; 3:599-632. Madrid: Lúa Edi-

ciones 3.0; 2. p. 473-85. 

https://doi.org/10.1176/appi.ajp-rj.2016.110706
https://cdn.ymaws.com/wera.siteym.com/resource/resmgr/a_general/aera.pdf
https://cdn.ymaws.com/wera.siteym.com/resource/resmgr/a_general/aera.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=4248841


Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 

 34                                                                                                    Carlos Quiva García  
 

 

Cabestrero, Tomás (2005). Espiritualidad y religiones en misioneros Cla-

retianos. Disponible en: http://www.cafaalfonso.com.ar/descargas/-

que_es_espiri-tualidad.pdf.  

Exline, Julie (2013). Religious and spiritual struggles. En K. I. Pargament, J. 

J. Exline, y J. W. Jones (Eds.), APA handbook of psychology, reli-

gion, and spirituality (Vol. 1: Context, theory, and research) (pp. 459-

475). Washington, DC: American Psychological Association. 

Exline, Julie y Rose, E (2013). Religious and spiritual struggles. En R. F. 

Paloutzian y C. L Park (Eds.), Handbook of the psychology of reli-

gion and spirituality (2nd ed.; pp. 380-398). New York: Guil-

fordPress. 

Francisco, (2013). “Vigilia de Pentecostés con los movimientos eclesiales. 

Palabras del santo padre (18 de mayo de 2013)”. El Vaticano. Santa 

Sede de la Iglesia Católica. 

García-Alandete, Joaquín; Martínez, Eva Rosa; Sellés Nohales, Pilar; Souca-

se Lozano, Beatriz (2013). Orientación religiosa y sentido de la vi-

da. Universitas Psychologica, 12(2), 363-374. Bogotá, Colombia. 

García Alandete, Joaquín; Pérez Delgado, Esteban (2005). Actitudes religio-

sas y valores en un grupo de jóvenes universitarios españoles. Ana-

les de Psicología, 21(1), 149-169. 

Girard, René (2009).  Cristianismo y Modernidad. Paris, Flammarion. 

González Rivera, Juan (2017). Integrando la Espiritualidad en la Conseje-

ría Profesional y la Psicoterapia. El Modelo Multidimensional de 

Conexión Espiritual (MMCE). Universidad Carlos Albizu. San Juan, 

Puerto Rico. 

Gutiérrez, Gustavo (2007). Situación y tareas de la teología. Editorial Sí-

gueme. Salamanca, España. 

Grün, Anselm (2005). Las fuentes de la espiritualidad. Navarra: Verbo 

Divino. Editorial Narcea. Madrid, España. 

Hayes, Steven (2019). A Liberated Mind. How to Pivot Toward What Mat-

ters. 

Hernández Torres, Irma (2008). Teología y Espiritualidad. Ponencia ofreci-

da en la Universidad Interamericana de Arecibo, el miércoles, 17 de 

septiembre de 2008. 

https://www.redalyc.org/journal/1910/191072399011/html/#redalyc_191072399011_ref68


Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 17-37                                                         35 

   

Irurzun, Juan; Mezzadra, Joaquin y  Preuss, Maximiliano (2017). Resiliencia 

y espiritualidad. Aportes para su estudio desde una perspectiva psico-

lógica. Rev CientíficaArbitr la Fund Mentecl. 2017; 2(2):205–16.  

Kimbel, Tyler (2012). Meeting the holistic needs of students:a proposal 

for spiritual and religious competencies for school counselors. AS-

CA, 76-85. 

King, Pamela y Benson, Peter (2006). Spiritual development and adoles-

cent well-being and thriving. En E. C. Roehlkepartain, P. E. King, L. 

Wagener y P. L. Benson (Comps.), The handbook of spiritual devel-

opment in childhood and adolescence (pp. 384-398). Thousand Oaks, 

CA: Sage. 

Koenig, Harold (2009). Concerns about measuring “spirituality” in research. 

Journal of Nervous and Mental Disease, 196, 349- 355. doi: 

10.1097/NMD.0b013e31816ff796. 

Koenig, Harold., McCullough, Michael y Larson, David (2001). Handbook 

of religion and health. Oxford: Oxford University Press. 

Muller, Chandra y Ellison, Christopher (2001). Religious involvement, so-

cial capital, and adolescents´ academic progress: evidence from the 

national education longitudinal study of 1988. Sociological Focus, 

34, 155- 183. 

Navas, Carmen y Villegas, Hyxia (2020). Espiritualidad y salud. Universi-

dad de Carabobo.Escuela de Medicina de la Facultad Ciencias de la Sa-

lud.Venezuela. 

Parsian, Nasrin y Danning, Trisha (2009). Developing and validating a 

questionnaire to measure spirituality: psychometric process. Glob J 

HealhSci 1(1).pp.2-11. 

Pargament, K. I. y Mahoney, A. (2005). Spirituality: Discovering and con-

serving the sacred. En C. R. Snyder y S. J. López (Comps.), Handbook 

of positive psychology (pp. 646-659). Nueva York: Oxford University 

Press. 

Paloutzian, Raymond (2017). Invitation to the psychology of reli-

gion (3rd ed.). New York: The Guilford Press. 

Peoples, Hervey., Duda, Pavel y Marlowe, Frank (2016). Hunter-gatherers 

and the origins of religion. Human Nature, 27(3), 261–282. 

https://doi.org/10.1007/s12110-016-9260-0. 

https://doi.org/10.1007/s12110-016-9260-0


Espiritualidad, fundamento de vida cristiana 

 36                                                                                                    Carlos Quiva García  
 

 

Piedmont, Ralph y Friedman, Philip (2012). Spirituality, religiosity, and sub-

jective quality of life. En K. C. Land, A. C. Michalos y M. J. Sirgy 

(Eds.), Handbook of social indicators and quality of life re-

search (pp. 313-329). New York, NY: Springer. doi:10.1007/978-94-

007-2421-1. 

Post, Brian y Wade, Nathaniel (2009). Religion and spirituality in psycho-

therapy: A practice-friendly review of research. Journal of Clinical 

Psychology 65(2), 131-146. DOI: 10.1002/jclp.20563. 

Quinceno, Japci y Vinacaccia, Stefano (2009). La salud en el marco de la 

psicología de la religión y la espiritualidad. Revista Perspectiva Psi-

cológica. 5 (2), p 321-336. 

Quintero, Mariela (2023). Enfoque Holístico de la Espiritualidad. Una 

vida con enfoque holístico es la que integra al ser en todas sus ex-

presiones. Universidad de Galileo.  

Real Academia de la Lengua. RAE (2014). Diccionario de la Lengua Espa-

ñola. Versión electrónica. Citado el 22 de mayo de 2016. 

Restrepo-Madero, Eugenio (2013). Miedo a la muerte, afrontamiento, reli-

giosidad y salud, en población romaní/gitana De ses medio-bajo (Te-

sis doctoral). Universidad de Málaga, Málaga, España.  

Roque-Falcón, L. (2016). La espiritualidad como recurso de afrontamiento en 

pacientes con enfermedades crónicas. En J. A. González-Rivera 

(Ed.), Espiritualidad en la psicoterapia y la consejería: Del debate 

a la integración (pp. 155-176). San Juan, PR: Editorial Psicoespiritua-

lidad. 

Rev. Renato Santos (2021). Salud mental y Espiritualidad. Vicepresidente 

auxiliar de atención espiritual de BaptistHealth South Florida.  

Seligman, Martin (2003).Positive Psychology: fundamental assumptions. 

Psychologist, 16(3), 126-127. 

Simkin, Hugo y Etchezahar, Edgardo (2013). Las Orientaciones Religiosas 

Extrínseca e Intrínseca: Validación de la “Age Universal” I-E Scale en 

el Contexto Argentino. Revista PSYKHE, 22 (1), 97 – 106.  

Sperry, Len (2012). Spirituality and clinical practice: Theory and practice 

of spiritually oriented psychotherapy (2nd ed.). New York, NY: 

Routledge. 

https://www.redalyc.org/journal/5857/585761565008/html/#ref4


Omnia • Año 31, No. 2, 2025, pp. 17-37                                                         37 

   

Tiliouine, Habib y Belgoumidi, Abbes (2009). An exploratory study of re-

ligiosity, meaning in life and subjective wellbeing in Muslim stu-

dents from Algeria. Applied Research in Quality of Life, 4(1), 109-

127.  

Van Belzen, Jacob (2006). Cultural psychology of religion: perspectives, 

challenges, possibilities. Religions: Cultura, mente e cervello. Nuove 

prospective in psychologies de la religions. p. 22-57. 

Velazco, M. (2013). Espiritualidad Cristiana en el mundo actual. Universidad 

Pontificia de Salamanca. Publicado en la Revista PENSAMIENTO, 

vol. 69 (2013), núm. 261, pp. 601-621. 

Volker, Gadenne (2006). Filosofía de la Psicología. Herder Editores. Barce-

lona, España. 

 

 

 

 

 


